

لِأَنْصَالِ الْقُلُوبِ وَشَفَاؤُهَا

يَلِيهَا

الْحَقَّةُ الْعَرَقِيَّةُ

١٩

ابْرَاهِيمَ الْعَلَيَّةُ

تَالِيفُ

شِيخُ الْإِسْلَامِ تَقْرِيْدُ الدِّينِ أَحْمَدُ بْنُ شَيْمَةَ

(٦٦١ - ٧٢٨)

طبع بطبعتنا السلفية و مكتبتنا

الطبعة الأولى : ١٣٨٦

» الثانية : ١٣٩٩

» الثالثة : ١٤٠٢

عُنِيتْ بِلَشْرِهِ

المطبوعة البنتليفية - فـ مـ كـ بـ تـ بـ تـ هـ

٧١ شارع الفتح - روضة الفسطاط - القاهرة • ت ٨٤٠٣٦٤

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله نستعينه ونستغفره ، ونحوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أفعالنا ،  
من يهد الله فلا مضل له ، ومن يضل فلا هادي له . وأشهد أن لا إله إلا الله وحده  
لا شريك له . وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه  
وسلم تسليماً .

## فصل

### في أمراض القلوب وشفائها

قال الله تعالى عن المنافقين ( ١٠ البقرة ) : { في قلوبهم مرض ، فزادهم الله مرض } و قال تعالى ( ٥٣ الحج ) : { ليجعل ما يلقي الشيطان فتنة للذين في قلوبهم مرض والقاسية قلوبهم } ، و قال ( ٦٠ الأحزاب ) : { لئن لم ينتبه المنافقون والذين في قلوبهم مرض والمرجفون في المدينة لغرينك بهم ، ثم لا يجاورونك فيها إلا قليلاً } ، و قال ( ٣١ المدثر ) : { ولا يرتاب الذين أوتوا الكتاب والمؤمنون ، وليرقول الذين في قلوبهم مرض والكافرون : ماذا أراد الله بهذا مثلاً } ؟ و قال تعالى ( ٥٧ يونس ) : { قد جاءتكم موعظة من ربكم ، وشفاء لما في الصدور ، وهدى ورحمة للمؤمنين } ، و قال ( ٨٢ الإسراء ) : { نزل من القرآن ما هو شفاء ورحمة للمؤمنين ، ولا يزيد الطالبين إلا خساراً } . و قال ( ١٤ التوبة ) : { ويشف صدور قوم مؤمنين ، وينذهب غيظ قلوبهم } .

و ( مرض البدن ) خلاف صحته وصلاحه ، وهو فساد يكون فيه ؛ يفسد به إدراكه وحركته الطبيعية : فإذا كان أن يذهب كالعمى والصمم ، وإنما أن يدرك الأشياء على خلاف ما هي عليه ، كما يدرك الحلو مرأ ، وكما يخيل إليه أشياء لا حقيقة لها في الخارج . وأما فساد حركته الطبيعية فثل أن تضعف قوته عن المض ، أو مثل أن ينخفض الأغذية التي يحتاج إليها ، ويحب الأشياء التي تضره ، ويحصل له من الآلام

بحسب ذلك ، ولكن – مع ذلك المرض – لم يمت ولم يهلك به فيه نوع قوة على إدراك الحركة الإرادية في الجملة (فيتولد من ذلك) ألم يحصل في البدن إما بسبب فساد الكمية أو الكيفية : فالأول إما لنقص المادة فيحتاج إلى غذاء ، وإما بسبب زيادتها فيحتاج إلى استفراغ . والثاني كفوة في الحرارة والبرودة خارج عن الاعتدال فیداوى . وكذلك (مرض القلب) هو نوع فساد يحصل له ، يفسد به تصوره وإرادته ، فتصوره بالشبهات التي تعرض له حتى لا يرى الحق ، أو يراه على خلاف ما هو عليه . وإرادته بحيث يبعض الحق النافع ويحب الباطل الضار . فلهذا يفسر «المرض» تارة بالشك والريب ، كما فسر مجاهد وقتادة قوله (١٠ البقرة) : {في قلوبهم مرض} أى شك ، وتارة يفسر بشهوة الزنا ، كما فسر به قوله (٣٢ الأحزاب) {فيطمع الذي في قلبه مرض} ولهذا صنف الخرائطى (كتاب اعتلال القاوب أى مرضها) ، وأداد به مرضها بالشبوة .

والمريض يؤذيه مالا يؤذى الصحيح : فيضره يسير الحر والبرد والعمل ونحو ذلك من الأمور التي لا يقوى عليها لضعفه بالمرض . والمرض – في الجملة – يضعف المريض يجعل قوته ضعيفة لا تطيق ما يطيقه القوى . والصحة تحفظ بالمثل ، وتزال بالضد . والمرض يقوى بمثل سببه ، ويزول بضده . فإذا حصل للمريض مثل سبب مرضه زاد مرضه ، وزاد ضعف قوته ، حتى ربما يهلك . وإن حصل له ما يقوى القوة ويزيل المرض كان بالعكس :

و (مرض القلب) ألم يحصل في القلب ، كالغيط من عدو استولى عليك ، فإن ذلك يوم القلب ، قال الله تعالى (١٤ التوبة) : {ويشف صدور قوم مؤمنين ، ويذهب غيط قلوبهم} ، فشفاؤهم بزوال ما حصل في قلوبهم من الألم ، ويقال : فلان شفى غيطه ، وفي القود استشفاء أولياء المقتول ، ونحو ذلك : فلهذا شفاء من الغم والغيط والحزن : وكل هذه آلام تحصل في النفس : وكذلك الشك والجهل يؤلم القلب ، قال النبي صلى الله عليه وسلم «هلا سأوا إذا لم يعلموا؟ فإن شفاء العي السؤال» ، والشك في الشيء المرتاب فيه يتآلم قلبه ، حتى يحصل له العلم واليقين ، ويقال للعالم الذي أجاب بما بين الحق : قد شفاني بالجواب :

و (المرض) دون الموت ، فالقلب يموت بالجهل المطلق ، ويموت بنوع من الجهل : فله موت ، ومرض ، وحياة ، وشفاء . وحياته وموته ومرضه وشفاؤه أعظم من حياة البدن وموته ومرضه وشفائه . فلهذا مرض القلب إذا ورد عليه شيبة أو شهوة

قوت مرضه ، وإن حصلت له حكمة وموعظة كانت من أسباب صلاحه وشفائه ، قال تعالى (٥٣ الحج) : **﴿لِيَجْعَلَ مَا يُلْقَى الشَّيْطَانَ فِتْنَةً لِّلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرْضٌ﴾** ، لأن ذلك أورث شبهة عندهم ، والقاسية قلوبهم ليس لها ، فأولئك قلوبهم ضعيفة بالمرض ، فصار ما ألقى الشيطان فتنه لهم ، وهؤلاء كانت قلوبهم قاسية عن الإيمان ، فصار فتنه لهم . وقال (٦٠ الأحزاب) : **﴿لَئِنْ لَمْ يَنْتَهِ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرْضٌ وَالْمَرْجُونُ فِي الْمَدِينَةِ﴾** كما قال (٣١ المدثر) : **﴿وَلِيَقُولُ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرْضٌ﴾** لم تتم قلوبهم كموت (قلوب) الكفار والمنافقين ، وليس صحيحة صالحة كصالح قلوب المؤمنين ، بل فيها مرض شبهة وشهوات . وكذلك (٣٢ الأحزاب) : **﴿فَيُطْمَعُ إِلَيْهِ مَرْضٌ﴾** وهو مرض الشهوة ، فإن القلب الصحيح لو تعرضت له المرأة لم يتلفت إليها ، بخلاف القلب المريض بالشهوة فإنه لضعفه يميل إلى ما يعرض له من ذلك بحسب قوة المرض وضعفه ، فإذا خضعن بالقول طمع الذي في قلبه مرض .

و (القرآن) شفاء لما في الصدور ومن في قلبه أمراض الشبهات والشهوات ، ففيه من البيانات ما يزيل الحق من الباطل ، فيزيل أمراض الشبهة المفسدة للعلم والتصور والإدراك ، بحيث يرى الأشياء على ما هي عليه ، وفيه من الحكم والموعظة الحسنة بالترغيب والترهيب والقصص التي فيها عبرة ما يوجب صلاح القلب ، فيرغب القلب فيما ينفعه ويرغب عما يضره ، فيبقى القلب محبًا للرشاد ، مبغضًا للغنى ، بعد أن كان مريداً للغنى ، مبغضًا للرشاد . فالقرآن مزيل للأمراض الموجبة للإرادات الفاسدة ، حتى يصلح القلب فتصلح إرادته ، ويعود إلى فطرته التي فطر عليها ، كما يعود البدن إلى الحال الطبيعي ، ويغتنى القلب من الإيمان والقرآن بما يزكيه ويوئيده ، كما يغتنى البدن بما ينميه ويقومه ، فإن زكاة القلب مثل نماء البدن .

و (الزكاة) في اللغة : النماء ، والزيادة في الصلاح ، يقال : زكا الشيء ، إذا نما في الصلاح . فالقلب يحتاج أن يربى فينمو ويزيد ، حتى يكمل ويصلح . كما يحتاج البدن أن يربى بالأغذية المصلحة له . ولا بد — مع ذلك — من منع ما يضره . فلا ينمو البدن إلا بإعطاء ما ينفعه ومنع ما يضره . وكذلك القلب لا يزكي فينمو ويمصلاح إلا بحصول ما ينفعه ودفع ما يضره . وكذلك الزرع لا يزكي إلا بهذا .

و (الصدقة) لما كانت تطفئ الحطيئة كما يطفئ الماء النار ، صار القلب يزكي بها ، وزكاته معنى زائد على طهارته من الذنب ، قال الله تعالى (١٠٣ التوبة) : **﴿خُذْ**

من أموالهم صدقة تطهرهم وتركتهم بها ، وكذلك ترك الفواحش يزكي به القلب . وكذلك ترك المعاصي ، فإنها بمنزلة الأخلال الرديئة في البدن ، ومثل الدغل في الزرع ، فإذا استفرغ البدن من الأخلال الرديئة – كاستخراج الدم الزائد – تخلصت القوة الطبيعية واستراحت ، فينمو البدن . وكذلك القلب إذا تاب من الذنوب كان استفراغاً من تخليطاته حيث خلط عملاً صالحاً وآخر سيئاً ، فإذا تاب من الذنوب تخلصت قوة القلب وإراداته للأعمال الصالحة ، واستراح القلب من تلك الحوادث الفاسدة التي كانت فيه ، فركبة القلب بحيث ينمو ويأكل ، قال تعالى (٢١ النور) : ﴿ولولا فضل الله عليكم ورحمته ما زکی منکم من أحد أبداً﴾ ، وقال تعالى (٢٨ النور) : ﴿وإن قيل لكم ارجعوا ، فارجعوا ، هو أزکی لكم﴾ ، وقال (٣٠ النور) : ﴿قل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم ، ويحفظوا فروجهم ، ذلك أزکی لهم ، إن الله خير بما يصنعون﴾ ، وقال تعالى (١٤ الأعلى) : ﴿قد أفلح من ترکی ، وذكر اسم ربه فصلی﴾ ، وقال تعالى (٩ الشمس) : ﴿قد أفلح من زکاهَا ، وقد خاب من دساهَا﴾ ، وقال تعالى (٣ عبس) : ﴿وما يدریك لعله يزکی﴾ ، وقال تعالى (١٨ النازعات) : ﴿فقل هل لك إلى أن ترکی ، وأهديك إلى ربک فتخشی﴾ . فالترکیة وإن كان أصلها النماء والبرکة وزيادة الخیر ، فإنما تحصل بيازة الشر ، فلهذا صار الترکی يجمع هذا وهذا

وقال (٦ - ٧ فصلت) : ﴿وويل للمشرکین الذين لا يؤتون الزکة﴾ وهي التوحید والإيمان الذي به يزکو القلب ، فإنه يتضمن في إلهية ما سوى الحق من القلب ، وإثبات إلهية الحق في القلب ، وهو حقيقة « لا إله إلا الله » وهذا أصل ما ترکو به القلوب .

و (الترکیة) : جعل الشيء زکیاً ، إما في ذاته ، وإما في الاعتقاد والخبر ، كما يقال « عدلتة » إذا جعلته عدلاً في نفسه ، أو في اعتقاد الناس . قال تعالى (٣٢ النجم) : ﴿فلا ترکوا أنفسکم﴾ أى تخبروا بزکاتھا . وهذا غير قوله (٩ الشمس) : ﴿قد أفلح من زکاهَا﴾ ، ولهذا قال (٣٢ النجم) : ﴿هو أعلم بمن اتقى﴾ . وكان اسم زینب « برة » فقيل : ترکی نفسها فسماها رسول الله صلى الله عليه وسلم زینب . وأما قوله (٤٩ النساء) : ﴿ألم تر إلى الذين ينزعون أنفسهم ، بل الله يزکی من يشاء﴾ أى يجعله زاكیاً ويخبر بزکاته ، كما يزکی المزکی الشهود بعد لهم :

و (العدل) هو الاعتدال ، والاعتدال هو صلاح القلب ، كما أن الظلم فساده . ولهذا جميع الذنوب يكون الرجل فيها ظالماً لنفسه . والظلم خلاف العدل ، فلم

يعدل على نفسه بل ظلمها ، فصلاح القلب في العدل ، وفساده في الظلم ، وإذا ظلم العبد نفسه فهو الظالم وهو المظلوم ، كذلك إذا عدل فهو العادل والمدعول عليه . فمه العمل ، وعليه تعود ثمرة العمل من خير وشر . قال تعالى ( ٢٨٦ البقرة ) : **﴿لَا مَا كَسَبْتَ، وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبْتَ﴾**

و ( العمل ) له أثر في القلب — من نفع ، وضر ، وصلاح — قبل أثره في الخارج . فصلاحها ( ١ ) عدل لها ، وفسادها ظلم لها ، قال تعالى ( ٤٦ فصلت ) : **﴿مِنْ عَمَلٍ صَالِحٍ لِنَفْسِهِ، وَمِنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا﴾** وقال تعالى ( ٧ الإسراء ) : **﴿إِنْ أَحْسَنْتُ لِأَنفُسِكُمْ، وَإِنْ أَسَأْتُمْ فَلَهَا﴾** . قال بعض السلف « إن للحسنة لنوراً في القلب ، وقوة في البدن ، وضياء في الوجه ، وسعة في الرزق ، ومحبة في قلوب الخلق . وإن للسيئة لظلمة في القلب ، وسوداداً في الوجه ، ووهناً في البدن ، ونقصاً في الرزق ، وبغضاً في قلوب الخلق » وقال تعالى ( ٢١ الطور ) : **﴿كُلُّ امْرِيٍّ بِمَا كَسَبَ رَهِينٌ﴾** ، وقال تعالى ( ٣٨ المدثر ) : **﴿كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ﴾** ، وقال ( ٧٠ الأنعام ) : **﴿وَذَكَرَ بِهِ أَنْ تَبْسُلَ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ لِيَسْ لَهَا مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلِيٌّ وَلَا شَفِيعٌ . وَإِنْ تَعْدِلْ كُلَّ عَدْلٍ لَا تَؤْخُذْ مِنْهَا، أُولَئِكَ الَّذِينَ ابْسَلُوا بِمَا كَسَبُوا﴾** . و « تَبْسُلٌ » أى ترهن وتحبس وتؤسر ، كما أن الجسد إذا صاح من مرضه قيل : قد اعتدل مزاجه ، والمرض إنما هو انحراف المزاج ، مع أن الاعتدال الحض السالم من الأخلاط لا سبيل إليه ، ولكن الأمثل فالأمثل ، فهكذا صحة القلب وصلاحه في العدل ، ومرضه من التزيغ والظلم والانحراف . والعدل الحض في كل شيء متعدد علمًا و عملاً ، ولكن الأمثل فالأمثل ، وهذا يقال : هذا أمثل ، ويقال للطريقة السلفية « الطريقة المثلثي » ، وقال تعالى ( ١٤٩ النساء ) : **﴿وَلَنْ تَسْتَطِعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَيْنَ النِّسَاءِ وَلَوْ حَرَصْتُمْ﴾** ، وقال تعالى ( ١٥٢ الأنعام ) : **﴿أَوْفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ، لَا نَكْلُفُ نَفْسًا إِلَّا وَسَعَهَا﴾** . والله تعالى بعث الرسل وأنزل الكتب ليقوم الناس بالقسط ، وأعظم القسط : عبادة الله وحده لا شريك له ، ثم العدل على الناس في حقوقهم ، ثم العدل على النفس

و ( الظلم ) ثلاثة أنواع ، والظلم كلة من « أمراض القلوب » ، والعدل صحتها وصلاحها . قال أحمد بن حنبل لبعض الناس « لو صححت لم تخف أحداً » ، أى خوفك

( ١ ) أى صلاح النفس .

من المخلوق هو من « مرض » فيك ، كمرض الشرك ، والذنوب .

وأصل ( صلاح القلب ) هو حياته ، واستئثاره . قال تعالى ( ١٢٢ الأنعام ) : { أوَ منْ كَانَ مِتَّا فَأَحْيَنَا وَجَعَلَنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ ، كَمَنْ مِثْلُهُ فِي الظِّلَّاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا } ؟ لذلك ذكر الله حياة القلوب ونورها وموتها وظلمتها في غير موضع ، كقوله ( ٧٠ ياسين ) : { لَيَنْدَرُ مَنْ كَانَ حَيًّا ، وَيُحَقِّقُ الْقَوْلُ عَلَى الْكَافِرِينَ } وقوله تعالى ( ٢٤ الأنفال ) : { يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِبُو اللَّهَ وَلِرَسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لَا يُحِيمِكُمْ - ثُمَّ قَالَ - وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرءِ وَقَلْبِهِ ، وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تَحْشُرُونَ } ، وقال تعالى ( ١٩ الروم ) : { يُخْرِجُ الْحَىٰ مِنَ الْمَيْتِ ، وَيُخْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَىٰ } ، ومن أنواعه أنه يخرج المؤمن من الكافر ، والكافر من المؤمن . وفي الحديث الصحيح « مثل البيت يذكر الله فيه والبيت الذي لا يذكر الله فيه كمثل الحى والميت » ، وفي الصحيح أيضاً « اجعلوا من صلاتكم في بيوتكم ، ولا تخنوه قبوراً » . وقد قال تعالى ( ٣٩ الأنعام ) : { وَالَّذِينَ كَذَبُوا بِآيَاتِنَا صَمْ وَبِكُمْ فِي الظِّلَّاتِ } ، وذكر سبحانه آية النور وآية الظلمة فقال ( ٣٥ التور ) : { اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ، مُثْلُ نُورِهِ كَشْكَاهَ فِيهَا مَصْبَاحٌ ، الْمَصْبَاحُ فِي زَجَاجَةٍ ، الزَّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كُوكَبٌ درِي يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مِّيَارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لَا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ ، يَكَادُ زَيْتَهَا يَضِيُّءُ وَلَوْلَمْ تَمْسِسْهُ نَارٌ ، نُورٌ عَلَى نُورٍ } فهذا مثل نور الإيمان في قلوب المؤمنين ، ثم قال ( ٣٩ النور ) : { وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمَلُهُمْ كُسْرَابٌ بَقِيعَةٍ يَحْسِبُهُ الظَّمَآنَ مَاءً حَتَّىٰ إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْئًا ، وَوَجَدَ اللَّهَ عِنْدَهُ فَوْفَاهُ حِسَابَهُ ، وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ } . أو كظلمات في بحر جلي يغشاه موج ، من فوقه موج ، من فوقه سماع : ظلمات بعضها فوق بعض ، إذا أخرج يده لم يكدر يراها ، ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور . فالأول مثل الاعتقادات الفاسدة والأعمال التابعة لها ، يحسها صاحبها شيئاً ينفعه ، فإذا جاءها لم يجدوها شيئاً ينفعه ، فوفاه الله حسابه على تلك الأعمال . والثاني مثل للجهل البسيط وعدم الإيمان والعلم ، فإن صاحبها في ظلمات بعضها فوق بعض لا يبصر شيئاً ، فإن البصر إنما هو بنور الإيمان والعلم ، قال تعالى ( ٢٠١ الأعراف ) : { إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُوا إِذَا مُسْهَمٌ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا ، إِذَا هُمْ مُبَصِّرُونَ } ، وقال تعالى ( ٢٤ يوسف ) : { وَلَقَدْ هَمَتْ بِهِ وَهُمْ بِهَا ، لَوْلَا أَنْ رَأَى بِرْهَانَ رَبِّهِ } وهو برهان الإيمان الذي حصل في قلبه ، فصرف الله به ما كان هم به ، وكتب له حسنة كاملة ، ولم يكتب عليه خطيئة ، إذ فعل خيراً ولم يفعل سيئة ، وقال تعالى

( إبراهيم ) : ﴿ لِتَخْرُجَ النَّاسُ مِنَ الظُّلْمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾ وَقَالَ ( ٢٥٧ البقرة ) : ﴿ اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا يَخْرُجُهُم مِّنَ الظُّلْمَاتِ إِلَى النُّورِ ، وَالَّذِينَ كَفَرُوا أُولَئِكُمُ الطَّاغُوتُ يَخْرُجُونَهُم مِّنَ النُّورِ إِلَى الظُّلْمَاتِ ﴾ ، وَقَالَ ( ٢٨ الحديد ) : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَآمَنُوا بِرَسُولِهِ يُؤْتُكُمْ كَفَلِينَ مِنْ رَحْمَتِهِ ، وَيَجْعَلُ لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ ﴾ .

وَهَذَا ضَرَبَ اللَّهُ لِلإِيمَانِ مَثَلَيْنَ : مَثَلًا بِالْمَاءِ الَّذِي بِهِ الْحَيَاةُ وَمَا يَقْرَنُ بِهِ مِنَ الزَّبْدِ ، وَمَثَلًا بِالنَّارِ الَّتِي بِهَا النُّورُ وَمَا يَقْرَنُ بِهَا مِنَ الزَّبْدِ . وَكَذَلِكَ ضَرَبَ اللَّهُ لِلنَّفَاقِ مَثَلَيْنَ : قَالَ تَعَالَى ( ١٧ الرَّعدُ ) : ﴿ أَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَالَتْ أَوْدِيَةٍ بِقَدْرِهَا ، فَاحْتَمَلَ السَّيْلُ زِبْدًا رَابِيًّا وَمَا يَوْقُدُونَ عَلَيْهِ فِي النَّارِ ابْتِغَاءَ حَلْيَةً أَوْ مَتَاعًا زِبْدًا مِثْلَهُ ، كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ الْحَقَّ وَالْبَاطِلَ ، فَأَمَّا الزِّبْدُ فَيَذْهَبُ بِجَفَاءِ ، وَأَمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الْأَرْضِ ، كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ الْأَمْثَالَ ﴾ ، وَقَالَ تَعَالَى فِي الْمَنَافِقِينَ ( ١٧ البقرة ) : ﴿ مِثْلَهُمْ كَمَلُ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَارًا ، فَلَا أَصْبَاعَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهْبٌ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكُهُمْ فِي ظُلْمَاتٍ لَا يَبْصِرُونَ : صَمْ بَكُمْ عَمَى فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ . أَوْ كَصِيبٌ مِنَ السَّمَاءِ فِيهِ ظُلْمَاتٍ وَرَعْدٌ وَبَرْقٌ ، يَجْعَلُونَ أَصْبَاعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ مِنَ الصَّوَاعِقِ حَذَرُ الْمَوْتِ ، وَاللَّهُ مُحِيطٌ بِالْكَافِرِينَ . يَكَادُ الْبَرْقُ يَخْطُفُ أَبْصَارَهُمْ ، كَلَّمَا أَصْبَاعَهُمْ مَشَوَا فِيهِ ، إِذَا أَظْلَمُ عَلَيْهِمْ قَامُوا ، وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لِذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ ، إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ، فَضَرَبَ لَهُمْ مَثَلًا بِالَّذِي أَوْقَدَ النَّارَ ، كَلَّمَا أَصْبَاعَتْ أَطْفَالُهَا اللَّهُ ، وَالْمَثَلُ الْمَأْنَى كَمَلَاءُ النَّازِلِ مِنَ السَّمَاءِ وَفِيهِ ظُلْمَاتٍ وَرَعْدٌ وَبَرْقٌ . وَلِبَسْطِ الْكَلَامِ فِي هَذِهِ الْأَمْثَالِ مُوضِعٌ آخَرٌ : وَإِنَّمَا الْمَقصُودُ هُنَا ذَكْرُ حَيَاةِ الْقُلُوبِ وَإِنَارَتِهَا . وَفِي الدُّعَاءِ الْمُأْثُورِ « اجْعَلِ الْقُرْآنَ رِبْعَ قُلُوبِنَا وَنُورَ صَدُورِنَا » ، وَالرَّبِيعُ هُوَ الْمَطَرُ الَّذِي يَنْزَلُ مِنَ السَّمَاءِ فَيَنْبِتُ بِهِ النَّبَاتُ ، قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ « إِنَّمَا يَنْبِتُ الرَّبِيعُ مَا يُقْتَلُ حَبْطًا أَوْ يَلْمُ ۝ ، وَالْفَصْلُ الَّذِي يَنْزَلُ فِيهِ أَوْلَى الْمَطَرِ تَسْمِيهُ الْعَرَبُ الرَّبِيعُ ، لِنَزْوَلِ الْمَطَرِ الَّذِي يَنْبِتُ الرَّبِيعُ فِيهِ ، وَغَيْرُهُمْ يُسَمِّي الرَّبِيعَ الْفَصْلَ الَّذِي يَلِي الشَّتَاءَ ، فَإِنَّ فِيهِ تَخْرُجَ الْأَزْهَارِ الَّتِي تَخْلُقُ مِنْهَا الْمَارِ ، وَتَنْبِتُ الأُوراقُ عَلَى الْأَشْجَارِ .

وَ ( الْقَلْبُ الْحَيُّ ) الْمُنَورُ ، فَإِنَّهُ - لِمَا فِيهِ مِنَ النُّورِ - يَسْمَعُ وَيَبْصُرُ وَيَعْقُلُ ، وَالْقَلْبُ الْمَيِّتُ فَإِنَّهُ لَا يَسْمَعُ ، وَلَا يَبْصُرُ . قَالَ تَعَالَى ( ١٧١ البقرة ) : ﴿ وَمِثْلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَلُ الَّذِي يَنْعَقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَاءً وَنَدَاءً ، صَمْ بَكُمْ عَمَى فَهُمْ لَا يَعْقُلُونَ ﴾ وَقَالَ تَعَالَى ( ٤٢ يُونُسُ ) : ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكُمْ ، أَفَأَنْتُ تَسْمَعُ الصَّمْ وَلَوْ كَانُوا لَا يَعْقُلُونَ؟ ۝

ومنهم من ينظر إليك ، أفأنت تهدى العمى ولو كانوا لا يبصرون ﴿؟﴾ و قال تعالى (٢٥ الأنعام) : « و منهم من يستمع إليك و يجعلنا على قلوبهم أكنة أن يفهومه و في آذانهم وقرا ، وإن يروا كل آية لا يؤمنوا بها ، حتى إذا جاعوك يجادلونك يقول الذين كفروا ، إن هذا إلا أساطير الأولين ﴿ الآيات . فأخبر أنهم لا يفهون بقلوبهم ، ولا يسمعون بأذانهم ، ولا يؤمنون بما رأوه من النار . كما أخبر عنهم حيث قالوا (٥ فصلت) : .. قلوبنا في أكنة مما تدعونا إليه ، وفي آذاننا وقر ، ومن بيننا وبينك حجاب ﴿ ، فذكروا الموانع على القلوب والسمع والأبصار ، وأبدانهم حية تسمع الأصوات وترى الأشخاص ، لكن حياة البدن بدون حياة القلب من جنس حياة البهائم : لها سمع وبصر ، وهي تأكل وتشرب وتنكح . ولهذا قال تعالى (١٧١ البقرة) : « ومثل الذين كفروا كمثل الذي ينفع بما لا يسمع إلا دعاء ونداء ﴿ ، فشبهم بالغم التي ينفع بها الراعي وهي لا تسمع إلا نداء ، كما قال في الآية الأخرى (٤٤ الفرقان) : « أم تحسب أن أكثرهم يسمعون أو يعقلون ، إنهم إلا كالأنعام ، بل هم أضل سبيلا ﴿ ، وقال تعالى (١٧٩ الأعراف) : « ولقد ذرنا جهنم كثيراً من الجن والإنس ، لهم قلوب لا يفهون بها ، و لهم أعين لا يبصرون بها ، و لهم آذان لا يسمعون بها ، أولئك كالأنعام ، بل هم أضل ﴿ . فطائفة من المفسرين تقول في هذه الآيات وما أشبهها كقوله (١٢ يونس) : « وإذا مس الإنسان الضر دعا بجنبه أو قاعداً أو قائماً . فلما كشفنا عنه ضره مر كأن لم يدعا إلى ضره ﴿ وأمثالها مما ذكر الله في عيوب الإنسان وذمها ، فيقول هؤلاء : هذه الآية في الكفار ، والمراد بالإنسان هنا الكافر ، فيبقى من يسمع ذلك يظن أنه ليس من يظهر الإسلام في هذا الندم والوعيد نصيب ، بل يذهب وهمه إلى من كان مظهراً للشرك من العرب ، أو إلى من يعرفهم من مظاهر الكفر كاليهود والنصارى ومشركى الترك والهند ونحو ذلك ، فلا ينفع بهذه الآيات التي أنزلها الله ليهتدى بها عباده . فيقال أولاً : المظهرون للإسلام فيهم مؤمن ومتافق ، والمنافقون كثيرون في كل زمان . والمنافقون في الدرك الأسفلي من النار . ويقال ثانياً : الإنسان قد يكون عند شعبه منافق وكافر ، وإن كان معه إيمان ، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث المتفق عليه « أربع من كن فيه كان منافقاً خالصاً ، ومن كانت فيه خصلة منها كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها : إذا حدث كذب ، وإذا اثنمن خان ،

وإذا عاهد غدر ، وإذا خاصم فجر » ، فأخبر أنه من كانت فيه خصلة متهن كانت فيه خصلة من النفاق ، وقد ثبت في الحديث الصحيح أنه قال لأبي ذر « إنك أمرتني في جاهلية » . وأبو ذر رضي الله عنه من أصدق الناس إيماناً . وقال في الحديث الصحيح « أربع في أمتي من أمر الجاهلية : الفخر بالأحساب ، والطعن في الأنساب ، والنهاحة ، والاستسقاء بالنجوم » و قال في الحديث الصحيح « لتبعدن سنن من كان قبلكم حلو القذة بالقذة ، حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه . قالوا : اليهود والمصارى ؟ قال : فن » ؟ وقال أيضاً في الحديث الصحيح « لتأخذن أمتي ما أخذت الأمم قبلها ، شبراً بشبراً ، وذراعاً بذراع . قالوا : فارس والروم ؟ قال : ومن الناس إلا هؤلاء ؟ » . وقال ابن أبي مليكة : أدرك تلاثين من أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم كلهم يخاف النفاق على نفسه . وعن علي - أو حذيفة - رضي الله عنهما قال « القلوب أربعة : قلب أجرد فيه سراج يزهو ، فذلك قلب المؤمن . وقلب أغلف ، فذلك قلب الكافر . وقلب منكوس ، فذلك قلب المتخاذل . وقلب فيه مادتان : مادة تمده الإيمان ، ومادة تمده النفاق ، فأولئك قوم خلطوا عملاً صالحاً ، وآخر سيئاً » .

وإذا عرف هذا علم أن كل عبد ينفع بما ذكر الله في الإيمان من مدح شعب الإيمان وذم شعب الكفر . وهذا كما يقول بعضهم في قوله ﴿ اهدانا الصراط المستقيم ﴾ ، فيقولون : المؤمن قد هدى إلى الصراط المستقيم ، فأى فائدة في طلب المهدى ؟ ثم يجيب بعضهم بأن المراد : ثبتنا على المهدى ، كما تقول العرب للنائم : نم حتى آتوك . أو يقول بعضهم : ألزم قلوبنا المهدى ، فمحذف المازوم . ويقول بعضهم زدنى هدى . وإنما يوردون هذا السؤال لعدم تصوّرهم الصراط المستقيم الذي يطلب العبد المهدى إليه . فإن المراد به العمل بما أمر الله به ، وترك ما نهى الله عنه ، في جميع الأمور .

والإنسان وإن كان أقر بأن محمداً رسول الله ، وأن القرآن حق على سبيل الإجمال فأكثر ما يحتاج إليه من العلم بما ينفعه ويضره ، وما أمر به وما نهى عنه في تفاصيل الأمور وجزئياتها لم يعرفه ، وما عرفه فكثير منه لم يعمله . ولو قدر أنه بلغ كل أمر ونهى في القرآن والسنة ، فالقرآن والسنة إنما تذكر فيما الأمور العامة الكلية لا يمكن غير ذلك ، لا يذكر ما يخص به كل عبد . ولهذا أمر الإنسان في مثل ذلك بسؤال المهدى إلى الصراط المستقيم ، والمهدى إلى الصراط المستقيم يتناول هذا كله : يتناول التعريف بما جاء به الرسول مفصلاً ، ويتناول التعريف بما يدخل في أوامره الكليات ، ويتناول

لهم العمل بعلمه ، فإن مجرد العلم بالحق لا يحصل به الاهتداء إن لم يعمل بعلمه ، وهذه  
قال لنبيه بعد صلح الحديبية (أول سورة الفتح) : ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُبِينًا لِيغْفِرَ لِكَ اللَّهُ  
مَا تَقْدِمُ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخِرُ، وَيَتَمَ نِعْمَتِهِ عَلَيْكَ، وَيَهْدِكَ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا﴾ ، وقال  
في حق موسى وهارون (١١٧ الصافات) : ﴿وَآتَيْنَاهُمَا الْكِتَابَ الْمُسْتَبِينَ، وَهَدَيْنَاهُمَا  
الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ﴾ .

وال المسلمين قد تنازعوا فيها شاء الله من الأمور الخبرية ، والعلمية الاعتقادية ،  
والعملية ، مع أنهم كلهم متفقون على أن محمدًا حق ، والقرآن حق ، فلو حصل لكل  
منهم المدى إلى الصراط المستقيم فيها اختلفوا فيه لم يختلفوا . ثم الذين علموا ما أمر الله  
به أكثرهم يعصونه ، و [لا] يختذلون حنوه ، فلو هدوا إلى الصراط المستقيم في  
تلك الأفعال لفعلوا ما أمروا به ، وتركوا ما نهوا عنه . والذين هداهم الله من هذه  
الأمة حتى صاروا من أولياء الله المتقيين ، كان من أعظم أسباب ذلك دعاؤهم الله  
بهذا الدعاء (١) في كل صلاة ، مع علمهم بمحاجتهم وفاقتهم إلى الله دائمًا في أن يهدى لهم  
الصراط المستقيم . فبدوام هذا الدعاء والافتقار صاروا من أولياء الله المتقيين ، قال  
سهل بن عبد الله التستري : ليس بين العبد وبين ربه طريق أقرب إليه من الافتقار .  
وما حصل فيه المدى في الماضي فهو محتاج إلى حصول المدى فيه في المستقبل . وهذا  
حقيقة قول من يقول : ثبتنا واهدنا لزوم الصراط .

وقول من قال : زدنا هدى يتناول ما تقدم ، لكن هذا كله هدى منه في المستقبل  
إلى الصراط المستقيم ، فإن العمل في المستقبل بالعلم لم يحصل بعد ، ولا يكون مهتمدًا  
حتى يعمل في المستقبل بالعلم ، وقد لا يحصل العلم في المستقبل ، بل يزول عن القلب  
وإن حصل فقد لا يحصل العمل ، فالناس كلهم مضطرون إلى هذا الدعاء (١) ، وهذه  
فرضية الله عليهم في كل صلاة ، فليسوا إلى شيء من الدعاء أحوج منهم إليه ، وإذا  
حصل المدى إلى الصراط المستقيم حصل النصر والرزق (٢) وسائل ما تطلب النفوس  
من السعادة ، والله أعلم .

(١) وهو (اهدنا الصراط المستقيم) .

(٢) لأن من المدى إلى الصراط المستقيم : الصدق ، والأمانة ، والتعاون على الحق ، والنجير ، والجهاد :  
والسعى للكسب الرزق الحلال ، عمل كل ما أمر به الله من وسائل السعادة في الدنيا والآخرة ، وكل ذلك من  
شعب الإيمان الإسلامي ، والإخلال بشيء من ذلك إخلال بعض شعب الإيمان الإسلامي ، ومجموع ذلك هو  
المهاداة إلى الصراط المستقيم . (محب الدين)

واعلم أن (حياة القلب) وحياة غيره ليست مجرد الحسن والحركة الإرادية ، أو مجرد العلم والقدرة كما يظن ذلك طائفه من النظار في علم الله وقدرته كأبى الحسين البصري ، قالوا : إن حياته أنه بحيث يعلم ويقدر . بل الحياة صفة قائمة بالوصوف وهى شرط في العلم والإرادة والقدرة على الأفعال الاختيارية ، وهى أيضاً مستلزمة بذلك ، فكل حى له شعور وإرادة وعمل اختياري بقدرة ، وكل ماله علم وإرادة وعمل اختياري فهى حى ، و (الحياة) مشتق من (الحياة) ، فإن القلب الحى يكون صاحبه حياً فيه حياة يمنعه عن القبائح ، فإن حياة القلب هي المانعة من القبائح التي تفسد القلب ، ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم «الحياة من الإيمان» وقال «الحياة والعى شعبتان من الإيمان ، والبداء والبيان شعيتان من النفاق» . فإن الحى يدفع ما يؤذيه ، بخلاف الميت الذى لا حياة فيه [ فإنه ] يسمى وقحاً ، والوقاحة الصلابة ، وهو البيس الخالف لرطوبة الحياة ، فإذا كان وقحاً يابساً صليب الوجه لم يكن في قلبه حياة توجب حياءه ، وامتناعه من القبيح ، كالأرض اليابسة لا يؤثر فيها وطء الأقدام ، بخلاف الأرض الخضرة . ولهذا كان (الحي) يظهر عليه التأثر بالقبيح ، وله إرادة تمنعه عن فعل القبيح ، بخلاف الواقع والذى ليس بحىٍ فإنه لا حياء معه ، ولا إيمان يزجره عن ذلك ، فالقلب إذا كان حياً فمات الإنسان بفارق روحه بدنـه كان موت النفس فراقها للبدن ليست هي في نفسها ميتة بمعنى زوال حياتها عنها . ولهذا قال تعالى (١٥٤ البقرة) ﴿وَلَا تَقُولُوا مَنْ يَقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٌ ، بَلْ أَحْيَاءٌ﴾ وقال تعالى (١٦٩ آل عمران) : ﴿وَلَا تَحْسِبُنَّ الَّذِينَ قَاتَلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا ، بَلْ أَحْيَاءٌ﴾ مع أنهم موتى داخلون في قوله (١٨٥ آل عمران) : ﴿كُلُّ نَفْسٍ ذَاقَتِ الْمَوْتَ﴾ ، وفي قوله (٣٠ الزمر) : ﴿إِنَّكَ مَيْتٌ وَإِنَّهُمْ مَيْتُونَ﴾ ، وقوله (٦٦ الحج) : ﴿وَهُوَ الَّذِي أَحْيَاكُمْ ، ثُمَّ يَمْبَيِّكُمْ﴾ فالموت المثبت غير الموت المنشى : المثبت هو فراق الروح البدن ، والمنى زوال الحياة بالجملة عن الروح والبدن . وهذا كما أن النوم أخوه الموت ، فيسمى وفاة ويسمى موتاً ، وكانت الحياة موجودة فيهما ، قال تعالى (٤٢ الزمر) : ﴿الَّهُ يَتَوَفَّ الْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَا ، وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا ، فَيَمْسِكَ الَّتِي قَضَى عَلَيْهَا الْمَوْتُ ، وَيُرْسِلُ الْأَخْرَى إِلَى أَجْلٍ مُسْمَى﴾ . وكان النبي صلى الله عليه وسلم إذا استيقظ من منامه يقول «الحمد لله الذى أحيانا بعد ما أماتنا ، وإليه النشور» وفي حديث آخر «الحمد لله الذى رد على روحى ، وعافنى في جسدى ، وأذن لي

بذكره ، وفضلى على كثير من خلق تفضيلاً » وإذا أوى إلى فراشه يقول « اللهم أنت خلقت نفسي ، وأنت توفاها ، لك مماتها ومحياها ، إن أمسكتها فارحمنها ، وإن أرسلتها فاحفظها بما تحفظ به عبادك الصالحين » ويقول « باسمك اللهم أموت وأحيا » .

## فصل

### ومن أمراض القلوب ( الحسد )

كما قال بعضهم في حده : إنه أذى يلحق بسبب العلم بحسن حال الأغنياء . فلا يجوز أن يكون الفاضل حسوداً ، لأن الفاضل يجري على ما هو الجميل . وقد قال طائفة من الناس : إنه تمنى زوال النعمة عن المحسود ، وإن لم يصر للحسود مثلها . بخلاف الغبطة فإنه تمنى مثالها ، من غير حب زواها عن المغبوط . والتحقيق أن الحسد هو البغض ، والكراهة لما يراه من حسن حال المحسود .

وهو نوعان : ( أحدهما ) كراهة للنعمـة عليه مطلقاً ، فهذا هو الحسد المدوم ، وإذا أبغض ذلك فإنه يتالم ويتأذى بوجود ما يبغضه ، فيكون ذلك مرضًا في قلبه ويلته بزوال النعمة عنه وإن لم يحصل له نفع بزواها ، لكن نفعه بزوال الألم الذي كان في نفسه ، ولكن ذلك الألم لم يزل إلا ب المباشرة منه وهو راحة ، وأشدـه ( ١ ) كالمريض ، فإن تلك النعمة قد تعود على المحسود وأعظم منها ، وقد يحصل نظير تلك النعمة ما أنعم به على النوع ، ولهذا قال من قال : إنه تمنى زوال النعمة ، فإن من كره النعمة على غيره تمنى زواها .

و ( النوع الثاني ) أن يكره فضل ذلك الشخص عليه ، فيجب أن يكون مثلـه أو أفضل منه ، فهذا حسد ، وهو الذي سموه الغبطة ، وقد سماه النبي صلـي الله عليه وسلم حسداً في الحديث المتفق عليه من حديث ابن مسعود وابن عمر رضـي الله عنهـما قال « لا حسد إلا في اثنين : رجل آتاه الله الحكمة ، فهو يقضـى بها ويعـلمـها . ورجل آتـاهـ اللهـ مـالـاـ وـسـلـطـهـ عـلـىـ هـلـكـتـهـ فـيـ الـحـقـ » هذا لـفـظـ ابن مـسـعـودـ . ولـفـظـ ابن عمر « رـجـلـ آـتـاهـ اللهـ قـرـآنـ ، فـهـوـ يـقـومـ بـهـ آـنـاءـ الـلـيـلـ وـالـنـهـارـ : وـرـجـلـ آـتـاهـ اللهـ مـالـاـ ، فـهـوـ يـنـفـقـ مـنـهـ .

( ١ ) فـيـ الـعـبـارـةـ اـضـطـرـابـ ، وـلـمـ بـعـضـ الـفـاظـهـ تـعـرـفـ عـلـىـ النـاسـ .

في الحق آناء الليل والنهار» ، ورواه البخاري من حديث أبي هريرة ولفظه «لا حسد إلا في اثنين : رجل آتاه الله القرآن ، فهو يتلوه الليل والنهار ، فسمعه رجل فقال : يا ليتني أوتيت مثل ما أوتي هذا ، فعملت فيه مثل ما يفعل هذا . ورجل آتاه الله مالا فهو يهلكه في الحق ، فقال رجل : يا ليتني أوتيت مثل ما أوتي هذا ، فعملت فيه مثل ما يفعل هذا » . فهذا الحسد الذي نهى عنه النبي صلى الله عليه وسلم إلا في موضعين هو الذي سماه أولئك الغبطة ، وهو أن يحب مثل حال الغير ويكره أن يفضل عليه .

فإن قيل : إِذَاً لَمْ سِيْ حَسْدًا وَإِنَّمَا أَحَبُّ أَنْ يَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ؟ قيل : مبدأ هذا الحب هو نظره إلى إنعامه على الغير ، وكراهته أن يفضل عليه . ولو لا وجود ذلك الغير لم يحب ذلك ، فلما كان مبدأ ذلك كراهته أن يفضل عليه الغير كان حسدًا لأنَّه كراهة تتبعها محبة ، وأما من أحب أن ينعم الله عليه مع عدم التفاته إلى أحوال الناس فهذا ليس عنده من الحسد شيء : وهذا يبتلي غالب الناس بهذا القسم الثاني ، وقد يسمى « المنافسة » فيتناقض الإنثان في الأمر المحبوب المطلوب ، كلامًا يطلب أن يأخذنه ، وذلك لكرابية أحدهما أن يفضض عليه الآخر ، كما يكره المستيقان كل منهما أن يسبقه الآخر .

والتنافس ليس مذموماً مطلقاً ، بل هو محمود في الخير . قال تعالى (٢٢ المطففين) «إِنَّ الْأَبْرَارَ لَنِي نَعِيمٌ ، عَلَى الْأَرَائِكَ يَنْظَرُونَ ، تَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَصْرَةَ النَّعِيمِ ، يَسْقُونَ مِنْ رَحِيقٍ مَحْتُومٍ ، خَتَّامَهُ مَسْكٌ ، وَفِي ذَلِكَ فَلَيْتَنَا فِي الْمُتَنَافِسِينَ» ، فأمر المنافس أن ينافس في هذا النعيم ، لا ينافس في نعيم الدنيا الزائل . وهذا موافق لحديث النبي صلى الله عليه وسلم ، فإنَّه نهى عن الحسد إلا فيمن أوتي العلم ، فهو يعمل به ويعلمه . ومن أوتي المال ، فهو ينفقه . فأما من أوتي علمًا ولم يعمل به ولم يعلمه ، أو أوتي مالا ولم ينفقه في طاعة الله ، فهذا لا يحسد ، ولا يتمني مثل حاله ، فإنه ليس في خير يرغب فيه ، بل هو معرض للعذاب : ومن ولى ولایة فیأتیها بعلم وعدل ، وأدى الأمانات إلى أهلها ، وحكم بين الناس بالكتاب والسنّة ، فهذا درجته عظيمة ، لكن هذا في جهاد عظيم ، كذلك المجاهد في سبيل الله : والنفس لا تخسر من هو في تعب عظيم ، فلهذا لم يذكره ، وإن كان المجاهد في سبيل الله أفضل من الذي ينفق المال ، بخلاف المتفق والمعلم فإن هذين ليسا لها في العادة عدو من خارج ، فإن قدر أنهما لها عدو يجاهداته فذلك أفضل لدرجتهما : وكذلك لم يذكر النبي صلى الله عليه وسلم المصلح والصادم والخاج ،

لأن هذه الأفعال لا يحصل منها في العادة من نفع الناس الذي يعظمون به الشخص ويسودونه ما يحصل بالتعليم والإتفاق .

والحسد في الأصل إنما يقع لما يحصل للغير من السؤدد والریاسة ، وإلا فالعامل لا يحسد في العادة ، ولو كان تنعمه بالأكل والشرب والنکاح أكثر من غيره ، بخلاف هذين النوعين فإنهما يحسدان كثيراً ، ولهذا يوجد بين أهل العلم الذين لهم أتباع من الحسد ما لا يوجد فيمن ليس كذلك ، وكذلك فيمن له أتباع بسبب إتفاق ماله ، فهذا ينفع الناس بقوت القلوب ، وهذا ينفعهم بقوت الأبدان ، والناس كلهم محتاجون إلى ما يصلحهم من هذا وهذا ، ولهذا ضرب الله سبحانه مثابين : مثلاً بهذا فقال (٧٥ النحل) : « ضرب الله مثلاً عبداً ملوكاً لا يقدر على شيء ومن رزقناه منا رزقاً حسناً فهو ينفق منه سراً وجهاً ، هل يسترون ؟ الحمد لله ، بل أكثرهم لا يعلمون ، وضرب الله مثلاً برجلين : أحدهما أبكم لا يقدر على شيء ، وهو كل على مولاه ، أينما يوجهه لا يأت بخير ، هل يستوى هو ومن يأمر بالعدل ولما يبعد من دونه ، فإن الأوثان لا تقدر لا على عمل ينفع ، ولا على كلام ينفع ، فإذا قدر عبد ملوك لا يقدر على شيء ، وآخر قد رزقه الله رزقاً حسناً فهو ينفق منه سراً وجهاً ، هل يستوى هذا المملوك العاجز عن الإحسان وهذا القادر على الإحسان المحسن إلى الناس سراً وجهاً ؟ وهو سبحانه قادر على الإحسان إلى عباده ، وهو محسن إليهم دائماً ، فكيف يشبه به العاجز المملوك الذي لا يقدر على شيء حتى يشرك به معه ؟ وهذا مثل الذي أعطاه الله مالا ، فهو ينفق منه آناء الليل والنهار » .

والمثل الثاني : إذا قدر شخصان ، أحدهما أبكم لا يعقل ولا يتكلم ولا يقدر على شيء ، وهو مع هذا كل على مولاه ، أينما يوجهه لا يأت بخير ، فليس فيه من نفع قط ، بل هو كل على من يتولى أمره ، وآخر عالم عادل يأمر بالعدل ويعمل بالعدل فهو على صراط مستقيم . وهذا نظير الذي أعطاه الله الحكمة فهو يعمل بها ويعلمها للناس . وقد ضرب ذلك مثلاً لنفسه ، فإنه سبحانه عالم عادل قادر يأمر بالعدل ، وهو قائم بالقسط على صراط مستقيم ، كما قال تعالى (١٨ آل عمران) : « شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولوا العلم قائمًا بالقسط لا إله إلا هو العزيز الحكيم » وقال هود (٥٦ هود) : « إن ربى على صراط مستقيم » . ولهذا كان الناس يعظمون

دار العباس : كان عبد الله يعلم الناس ، وأخوه يطعم الناس ، فكانوا يعظمون على ذلك . ورأى معاوية الناس يسألون ابن عمر عن المناسب وهو يفتهم فقال : هذا والله الشرف . أو نحو ذلك .

هذا وعمر بن الخطاب رضي الله عنه نافس أبا بكر رضي الله عنه الإنفاق كما ثبت في الصحيح عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال « أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن تصدق ، فوافق ذلك مالا عندي ، فقلت : اليوم أسبق أبا بكر إن سبقته يوماً ، قال فجئت بنصف مالي ، قال فقال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم : ما أبقيت لأهلك ؟ قلت : مثله . وأتى أبو بكر رضي الله عنه بكل ما عنده ، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم : ما أبقيت لأهلك ؟ قال : أبقيت لهم الله ورسوله . فقلت : لا أسباقك إلى شيء أبداً » فكان ما فعله عمر من المنافسة والغبطة المباحة ، لكن حال الصديق رضي الله عنه أفضل منه ، وهو حال من المنافسة مطلقاً ، لا ينظر إلى حال غيره . وكذلك موسى صلى الله عليه وسلم في حديث المراج : حصل له منافسة وغبطة النبي صلى الله عليه وسلم حتى « بكى لما تجاوزه النبي صلى الله عليه وسلم ، فقيل له : ما يبكيك ؟ فقال : أبكي لأن غلاماً بعث بعدي يدخل الجنة من أمته أكثر من يدخلها من أمتي » آخر جاه في الصالحين . وروى في بعض الألفاظ المروية غير الصحيح « مررنا على رجل وهو يقول ويرفع صوته : أكرمنه وفضلته . قال فرفعنا إليه فسلمنا عليه ، فرد السلام فقال : من هذا معلم يا جبريل ؟ قال : هذا أحمد . قال : مرحباً بالنبي الأمى الذى بلغ رسالة ربها ، ونصح لأمته . قال : ثم اندفعنا فقلت : من هذا يا جبريل ؟ قال : هذا موسى بن عمران . قلت : ومن يعاتب ؟ قال : يعاتب ربه فيك . قلت ويرفع صوته على ربه ؟ قال : إن الله عز وجل قد عرف صدقه وعمر رضي الله عنه كان مشيناً بموسى ، ونبينا حاله أفضل من حال موسى ، فإنه لم يكن عنده شيء من ذلك .

وكذلك كان في الصحابة أبو عبيدة بن الجراح ونحوه ، كانوا سالمين من جميع هذه الأمور ، فكانوا أرفع درجة من عنده منافسة وغبطة وإن كان ذلك مباحاً ، وهذا استحق أبو عبيدة رضي الله عنه أن يكون « أمين هذه الأمة » ، فإن المؤمن إذا لم يكن في نفسه مزاحمة على شيء مما اثنمن عليه كان أحق بالأمانة من يخاف مزاحمتها ، وهذا يؤمن على النساء والصبيان الخصيـان ، ويؤمن على الولاية الصغرى

من يعرف أنه لا يزاحم على الكبرى ، ويؤتمن على المال من يعرف أنه ليس له غرض في أخذ شيء منه ، وإذا ائتمن من في نفسه خيانة شبه بالذئب المؤتمن على الغنم ، فلا يقدر أن يؤدى الأمانة في ذلك ، لما في نفسه من الطلب لما ائتمن عليه .

وفي الحديث الذى رواه الإمام أحمد فى مستنده عن أنس رضى الله عنه قال «كنا يوماً جلوساً عند رسول الله صلى الله عالى وسلام ، فقال : يطاع عليكم الآن من هذا الفجح رجل من أهل الجنة . قال فطلع رجل من الأنصار تنطف لحيته من وضوء ، قد علق نعليه فى يده الشهاد ، فسلم . فلما كان الغد قال النبي صلى الله عليه وسلم مثل ذلك ؟ فطلع ذلك الرجل على مثل حاله . فلما كان اليوم الثالث قال النبي صلى الله عليه وسلم مقالته ، فطلع ذلك الرجل على مثل حاله . فلما قام النبي صلى الله عليه وسلم اتبعه عبد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنه فقال : إنى لاحيت أبى ، فأقسمت أن لا أدخل عليه ثلاثة ، فإن رأيت أن تزويني إليك حتى تمضي الثلاث ، فعلت . قال : نعم . قال أنس رضى الله عنه : فكان عبد الله يحدث أنه بات عنده ثلاثة ليال ، فلم يره يقوم من الليل شيئاً ، غير أنه إذا تعار وانقلب على فراشة ذكر الله عز وجل وكبر حتى يقوم إلى صلاة الفجر . فقال عبد الله : غير أنى لم أسمعه يقول إلا خيراً . فلما فرغنا من الثلاث - وكدت أن أحقر عمله - قلت : يا عبد الله ، لم يكن بيني وبين والدى غصب ولا هجرة ، ولكن سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول ثلاثة مرات : يطلع عليكم رجل من أهل الجنة ، فطلعت أنت الثلاث المرات ، فأردت أن آوى إلىك لأنظر ما عملك ، فأقتدى بذلك ، فلم أرك تعمل كثير عمل ، فما الذى بلغ بك ما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ قال : ما هو إلا ما رأيت ، غير أنى لا أجد على أحد من المسلمين فى نفسي غشاً ، ولا حسداً على خير أعطاه الله إياه . قال عبد الله : هذه التى بلغت بك ، وهى التى لا نطيق » . فقول عبد الله بن عمرو له « هذه التى بلغت بك ، وهى التى لا نطيق » يشير إلى خلوه وسلامته من جميع أنواع الحسد ، وبهذا أثني الله تعالى على الأنصار فقال (٩ الحشر) : ﴿وَلَا يَجِدُونَ فِي صِدْرِهِمْ حَاجَةً مَا أُوتُوا ، وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانُ بَهُمْ خَصَاَصَةٌ﴾ أي ما أوتي إخوانهم المهاجرون قال المفسرون : لا يجدون في صدورهم حاجة أى حسداً وغيظاً مما أوتي المهاجرون . ثم قال بعضهم : من مال الفيء . وقيل : من الفضل والتقدم . فهم لا يجدون حاجة

سماً أتوا من المال ولا من الجاه ، والحسد يقع على هذا . وكان بين الأوس والخزرج منافسة على الدين ، فكان هؤلاء إذا فعلوا ما يفضلون به عند الله ورسوله أحب الآخرين أن يفعلوا نظير ذلك ، فهو منافسة فيها يقربهم إلى الله ، كما قال ( ٢٦ المطففين ) : « وفي ذلك فليتنافسن المتنافسون » .

وأما الحسد المذموم كله فقد قال تعالى في حق اليهود ( ١٠٩ البقرة ) : « وَدَّ كثيرون من أهل الكتاب لو يردونكم من بعد إيمانكم كفاراً ، حسداً من عند أنفسهم من بعد ما تبين لهم الحق » : يودون أى يتمزرن ارتداكم حسداً ، فجعل الحسد هو الموجب للذلك الود ، من بعد ما تبين لهم الحق ، لأنهم لما رأوا أنكم قد حصل لكم من النعمة مما حصل - بل مالم يحصل لهم مثله - حسدوكم ، وكذلك في الآية الأخرى ( ٤٥ النساء ) : « أَمْ يحسدون الناس على ما آتاهم الله من فضله ، فقد آتينا آل إبراهيم الكتاب والحكمة ، وآتيناهم ملائكة عظيماء ، فهم من آمن به ، ومنهم من صد عنه ، وكفى بجهنم سعيراً » ، وقال تعالى « قل أَعُوذ برب الفلق ، من شر ما خلق ، ومن شر غاسق إذا وقب ، ومن شر النفاتات في العقد ، ومن شر حاسد إذا حسد » وقد ذكر طافحة من المفسرين أنها نزلت بسبب حسد اليهود للنبي صلى الله عليه وسلم حتى سرروه ، سحره لبيد بن الأعصم اليهودي . فالحسد المبغض للنعم على من أنعم الله عليه بها ظالم معتمد ، والكاره لتفضيله المحب لما ثلثه منه عن ذلك إلا فيما يقربه إلى الله ، فإذا أحب أن يعطي مثل ما أعطى مما يقربه إلى الله فهذا لا بأس به ، وإعراض قلبه عن هذا بحيث لا ينظر إلى حال الغير أفضل . ثم هذا الحسد إن عمل بوجهه صاحبه كان ظالماً معتدياً مستحقاً للعقوبة إلا أن يتوب ؛ وكان المحسود مظلوماً مأموراً بالصبر والتقوى ، فيصبر على أذى الحasad ، ويغفو ويصفح عنه ، كما قال تعالى ( ١٠٩ البقرة ) : « وَدَّ كثيرون من أهل الكتاب أو يردونكم من بعد إيمانكم كفاراً حسداً من عند أنفسهم ، من بعد ما تبين لهم الحق ، فاغفروا واصفحوا حتى يأتي الله بأمره » . وقد أبلى يوسف بمحسدة إخوة له حيث قالوا ( ٨ يوسف ) : « لِيُوسُفَ وَأَخْوَهُ أَحَبَ إِلَيْ أَبِيهَا مَنَا ، وَنَحْنُ عَصْبَةٌ ، إِنْ أَبَانَا لَنِي ضَلَالٌ مَبِينٌ » فحسدوهـما على تفضيل الأب لها ، ولذا قال يعقوب ليوسف ( ٥ يوسف ) : « لَا تقصص روياك على إخوتك فيكيدوا لك كيداً ، إِنَّ الشَّيْطَانَ لِلنَّاسِ عَدُوٌّ مَبِينٌ » ثم إنهم ظلموه بتكلمهم في قتلـه ، وإلقاءـه في الجـب ، وبيعـه رـيقـاً لـمن ذـهبـ بهـ إـلـىـ بلـادـ الكـفرـ فـصـارـ مـلـوكـاً لـقـومـ كـفـارـ . ثم إن يوسف أبـلىـ بـعـدـ أنـ ظـلمـ بـعـدـ يـدـ دـعـوهـ إـلـىـ

الفاحشة ويراوده عليها ويستعين عليه بمن يعينه على ذلك ، فاستعصم ، واختار السجن على الفاحشة ، وأثر عذاب الدنيا على سخط الله ، فكان مظلوماً من جهة من أحبه ، هواه وغرضه الفاسد . فهذه الخبة أحبته لهوى محبوبها ، شفاؤها وشفاؤها إن وافقها . وأولئك المبغضون أبغضوه بغصة أوجبت أن يصير مات في الجب ، ثم أسيراً مملوكاً بغير اختياره ، فأولئك آخر جوه من انطلاق الحرية إلى رق العبودية الباطلة بغير اختياره ، وهذه الجائحة إلى أن اختار أن يكون محبوساً مسجوناً باختياره ، فكانت هذه أعظم في محنته ، وكان صبره هنا صبراً اختيارياً اقترب به التقوى ، بخلاف صبره على ظلمهم فإن ذلك كان من باب المصائب التي من لم يصبر عليها صبر الكرام سلا سلو الباهيم ، والصبر الثاني أفضل الصرين ، ولهذا قال ( ٩٠ يوسف ) : ﴿إِنَّمَا مَنْ يَقُولُ وَيَصْبِرُ إِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ﴾ .

وهكذا إذا أوذى المؤمن على إيمانه وطلب منه الكفر أو الفسوق أو العصيان . وإن لم يفعل أوذى وعوقب – فاختار الأذى والعقوبة على فراق دينه ، إما الحبس . وإما الخروج من بلده ، كما جرى للمهاجرين حين اختاروا فراق الأوطان على فراق الدين ، وكانوا يعبدون ويؤذون ، وقد أوذى النبي صلى الله عليه وسلم بأنواع من الأذى . فكان يصبر عليها صبراً اختيارياً ، فإنه إنما يؤذى لثلا يفعل ما يفعله باختياره ، وكان هذا أعظم من صبر يوسف ، لأن يوسف إنما طلب منه الفاحشة ، وإنما عوقب – إذ لم يفعل – بالحبس ، والنبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه طلب منهم الكفر ، وإذا لم يفعلوا طلبه عقوبته بالقتل فادونه ، وأهون ما عوقب به الحبس ، فإن المشركين حبسوا ونبي هاشم بالشعب مدة ، ثم لما مات أبو طالب اشتدوا عليه ، فلما بايعت الأنصار وعرفوا بذلك صاروا يقصدون منه من الخروج ، وينحبسوه هو وأصحابه عن ذلك ، ولم يكن أحد يهاجر إلا سراً ، إلا عمر بن الخطاب ونحوه ، فكانوا قد أجلأوهم إلى الخروج من ديارهم ، ومع هذا منعوا من منعه منهم عن ذلك وحبسوه . فكان ما حصل للمؤمنين من الأذى والمصائب هو باختيارهم طاعة لله ورسوله ، لم يكن من المصائب السماوية التي تجرى بدون اختيار العبد من جنس حبس يوسف ، لا من جنس التفريق بينه وبين أبيه ، وهذا أشرف النوعين ، وأهلها أعظم بدرجة ، وإن كان صاحب المصائب يثاب على صبره ورضاه وتکفر عنه الذنوب بعصاباته ، فإن هذا أصيب وأوذى باختياره طاعة لله يثاب على نفس المصائب ويكتب له بها عمل صالح . قال تعالى ( ١٢٠ التوبة ) : ﴿ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لَا يَصِيبُهُمْ ظِمَّاً وَلَا نَصْبٌ وَلَا مُخْمَصَةٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَطْهُونَ مَوْطِئًا يَغْيِطُ

الكفار ولا ينالون من عدو نيلا إلا كتب لهم به عمل صالح ، إن الله لا يضيع أجر المحسنين <sup>﴿﴾</sup> بخلاف المصائب التي تجرى بلا اختيار العبد - كالمرض ، وموت العزيز عليه ، وأخذ اللصوص ماله - فإن تلك إنما يثاب على الصبر عليها ، لا على نفس ما يحدث من المصيبة وما يتولد عنها . والذين يؤذون على الإيمان وطاعة الله ورسوله ، ويحدث لهم بسبب ذلك حرج ، أو مرض ، أو جنس أو فراق وطن وذهب مال وأهل ، أو ضرب أو شتم أو نقص رياسته ومال ، وهم في ذلك على طريقة الأنبياء ، وأنباعهم كالهاجرين الأولين ، فهو لاء يثابون على ما يؤذون به ، ويكتب لهم به عمل صالح ، كما يثاب المجاهد على ما يصيبه من الجروح والعطش والتعب ، وعلى غيره الكفار ، وإن كانت هذه الآثار ليست عملا فعله ويقوم به ، لكنها متساوية عن فعله الاختياري ، وهي التي يقال لها متولدة : وقد اختلف الناس : هل يقال إنها فعل لفاعل السبب ، أو لله ، أو لا فاعل لها ؟ وال الصحيح أنها مشتركة بين فاعل السبب وسائر الأسباب ، ولذا كتب له بها عمل صالح .

والمقصود أن « الحسد » مرض من أمراض النفس ، وهو مرض غالب فلا يخلص منه إلا القليل من الناس ، ولهذا يقال : ما خلا جسد من حسد ، لكن اللئيم يبديه ، والكريم يخفيه . وقد قيل للحسن البصري : أي حسد المؤمن ؟ فقال : ما أنساك أخوة يوسف لا أبالك ؟ ولكن عمره في صدرك فإنه لا يضرك مالم تعد به يداً ولساناً . فمن وجد في نفسه حسدأً لغيره فعليه أن يستعمل معه التقوى والصبر ، فيكره ذلك من نفسه : وكثير من الناس الذين عندهم دين لا يعتدون على المحسود ، فلا يعيرون من ظلمه ، ولكنهم أيضاً لا يقرون بما يحب من حقه ، بل إذا ذمه أحد لم يوافقه على ذمه ، ولا يذكرون حامده ، وكذلك لو مدحه أحد لسكنتوا : وهو لاء مدينون في ترك المأمور في حقه مفترطون في ذلك لا معتدلون عليه ، وجزاؤهم أنهم يبخسون حقوقهم فلا ينصنفون أيضاً في مواضع ، ولا ينصرون على من ظلمهم كما لم ينتصروا هذا المحسود ، وأما من اعتدى يقول أو فعل كذلك يعاقب ، ومن اتقى الله وصبر فلم يدخل في الظالمين نفعه الله بنتقواه ، كما جرى لزينب بنت جحش رضي الله عنها ، فإنهما كانت هى التي تسامي عائشة من أزواج النبي صلى الله عليه وسلم ، وحسد النساء بعضهن لبعض كثير غالب لا سيما المتزوجات بزوج واحد ، فإن المرأة تغار على زوجها لحظها منه ، فإنه بسبب المشاركة يفوت بعض حظها . وهكذا الحسد يقع كثيراً بين المشاركين في رئاسة أو مال فإذا أخذ بعضهم قسطاً من ذلك وفات الآخر : ويكون بين النظرة لكرامة

أحدهم أن يفضل الآخر عليه ، كحسد إخوة يوسف ، وكحسد ابني آدم أحد هم الأخيه ، فإنه حسد لكون أن الله تقبل قربانه ولم يتقبل قربان هذا ، فحسده على ما فضل الله من الإيمان والتقوى كحسد اليهود للمسامين ، وقتله على ذلك : وهذا قيل : أول ذنب عصى الله به ثلاثة ، الحرص والكبر والحسد . فالحرص من آدم ، وال الكبر من إبليس ، والحسد من قabil حيث قتل هابيل . وفي الحديث « ثلاثة لا ينجو منها أحد : الحسد ، والظن ، والطيرة . وسأحدثكم بما يخرج من ذلك : إذا حسدت فلا تبغض ، وإذا ظننت فلا تتحقق ، وإذا تطيرت فامض » رواه ابن أبي الدنيا من حديث أبي هريرة . وفي السنن عن النبي صلى الله عليه وسلم « دب إليكم داء الأمم قبلكم : الحسد ، والبغضباء — وهي الحالة ، لا أقول تحلى الشعر ، ولكن تحلى الدين » فسماه « داء » كما سمى البخل داء في قوله « وأى داء أدوأ من البخل »؟ فعلم أن هذا « مرض » . وقد جاء في حديث آخر « أعوذ بك من منكرات الأخلاق والأهواء والأدواء » فعطف « الأدواء » على الأخلاق والأهواء ، فإن الخلق ما صار « عادة للنفس وسيجية » قال تعالى ( ﴿إِنَّكَ لَعَلَىٰ خَلْقٍ عَظِيمٍ﴾ ) قال ابن عباس وابن عبيته وأحمد ابن حنبل رضي الله عنهم : على دين عظيم . وفي لفظ عن ابن عباس : على دين الإسلام . وكذلك قالت عائشة رضي الله عنها : كان خلقه القرآن . وكذلك قال الحسن البصري : أدب القرآن هو الخلق العظيم .

وأما « الموى » فقد يكون عارضاً ، والداء هو المرض ، وهو تألم القلب والفساد فيه . وقرن في الحديث الأول الحسد بالبغضباء لأن الحاسد يكره أولاً فضل الله على ذلك الغير ، ثم ينتقل إلى بغضه ، فإن بغض اللازم يقتضي بغض المزروم ، فإن نعمة الله إذا كانت لازمة — وهو يحب زوالها وهي لا تزول إلا بزواله — أبغضه وحب عدمه . والحسد يوجب البغي ، كما أخبر الله تعالى عنمن قبلنا ( ۱۹ آل عمران ) أنهم اختلفوا « من بعد ما جاءهم العلم بغيأً بينهم » ، فلم يكن اختلافهم لعدم العلم ، بل علموا الحق ، ولكن بغي بعضهم على بعض ، كما يبغى الحاسد على المحسود . وفي الصحيحين عن أنس ابن مالك رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال « لا تحسدوا ، ولا تبغضوا ، ولا تدابروا ، ولا تقاطعوا ، وكونوا عباد الله إخواناً . ولا يحل لمسلم أن يهجر أخيه فوق ثلات ليال : يلتقيان ، فيقصد هذا ويقصد هذا ، وخيرهما الذي يبدأ بالسلام » . وقد قال صلى الله عليه وسلم في الحديث المتفق على صحته من روایة أنس أيضاً « والذي نفسي بيده ، لا يؤمن أحدهم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه » . وقد قال تعالى ( ۷۲ )

النساء) : ﴿وَإِنْ مِنْكُمْ لَمْ يُبْطِئْنَ، فَإِنْ أَصَابَنَكُمْ مَصِيرَةً قَالَ : قَدْ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَى إِذْ لَمْ أَكُنْ  
 مَعَهُمْ شَهِيدًا ، وَلَئِنْ أَصَابَكُمْ فَضْلٌ مِنَ اللَّهِ لِيَقُولُنَ - كَأَنْ لَمْ يَكُنْ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ مُوَدَّةٌ -  
 يَا لَيْتَنِي كُنْتَ مَعَهُمْ فَأَفْوَزُ فَوْزًا عَظِيمًا﴾ فَهُؤُلَاءِ الْمُبَطَّنُونَ لَمْ يَحْبُوا لِإِخْرَانِهِمُ الْمُؤْمِنِينَ  
 مَا يَحْبُونَ لِأَنفُسِهِمْ ، بَلْ إِنْ أَصَابَتْهُمْ مَصِيرَةً فَرَحُوا بِاِختِصَاصِهِمْ ، وَإِنْ أَصَابَهُمْ نِعْمَةً  
 لَمْ يَفْرَحُوا لَهُمْ بِهَا ، بَلْ أَحْبَبُوا أَنْ يَكُونُ لَهُمْ مِنْهَا حَظٌ ، فَهُمْ لَا يَفْرَحُونَ إِلَّا بِدُنْيَا تَحْصِيلِ  
 لَهُمْ ، أَوْ شَرْ دُنْيَوِي يَنْصَرِفُ عَنْهُمْ ؛ إِذْ كَانُوا لَا يَحْبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالْمَدَارَ الْآخِرَةَ ،  
 وَلَوْ كَانُوا كَذَلِكَ لَأَحْبَبُوا إِخْرَانِهِمْ وَأَحْبَبُوا مَا وَصَلَ إِلَيْهِمْ مِنْ فَضْلِهِ ، وَتَأْمَلُوا بِمَا يَصِيرُهُمْ  
 مِنَ الْمَصِيرَةِ ، وَمَنْ لَمْ يُسْرِهِ مَا يُسْرِ الرَّمَنِينَ وَيُسْوِئُهُ مَا يُسْوِي الرَّمَنِينَ فَلَيْسَ مِنْهُمْ ،  
 فِي الصَّحِيحَيْنِ عَنْ عَامِرِ (الشَّعِيْرِ) قَالَ « سَمِعْتَ النَّعْمَانَ بْنَ بَشِيرٍ يَخْطُبُ وَيَقُولُ  
 سَمِعْتَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ : مُثْلُ الرَّمَنِينَ فِي تَوَادِهِمْ وَتَرَاحِمِهِمْ  
 وَتَعَاطُفِهِمْ مُثْلُ الْجَسَدِ الْوَاحِدِ ، إِذَا اشْتَكَى مِنْهُ شَيْءٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالْحَمْىِ  
 وَالسَّهْرِ » ، وَفِي الصَّحِيحَيْنِ عَنْ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ  
 صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ « الْمُؤْمِنُ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ كَالْبَنِيَّانَ يَشْدُدُ بَعْضُهُ بَعْضًاً : وَشُبَكُ بَيْنَ أَصَابِعِهِ » .  
 وَ« الشَّحُّ مَرْضٌ » ، وَ« الْبَخْلُ مَرْضٌ » وَالْحَسْدُ شَرٌّ مِنَ الْبَخْلِ كَمَا فِي الْحَدِيثِ  
 الَّذِي رَوَاهُ أَبُو دَاوُدُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ « الْحَسْدُ يَأْكُلُ الْحَسَنَاتِ  
 كَمَا تَأْكُلُ النَّارُ الْحَطَبَ ، وَالصَّدَقَةُ تَطْغُى الْحَطَبَيْتُ كَمَا تَطْغُى الْمَاءُ النَّارَ » وَذَلِكَ أَنَّ الْبَخِيلَ  
 يَمْنَعُ نَفْسَهُ ، وَالْحَسُودُ يَكْرَهُ نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَى عَبْدِهِ . وَقَدْ يَكُونُ فِي الرَّجُلِ إِعْطَاءٌ مَنْ يَعْيَنُهُ  
 عَلَى أَغْرِاضِهِ ، وَحَسْدُ لِنَظَرَائِهِ . وَقَدْ يَكُونُ فِيهِ بَخْلٌ بِلَا حَسْدٍ لِغَيْرِهِ . وَالشَّحُّ أَصْلُ ذَلِكَ  
 قَالَ تَعَالَى (٩ الْحَشْرُ وَ ١٦ التَّغَابِنَ) : ﴿وَمَنْ يَوْقُ شَحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكُ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾  
 وَفِي الصَّحِيحَيْنِ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ « إِيَّاكُمْ وَالشَّحُّ ، فَإِنَّهُ هَلْكُ مِنْ  
 كَانَ قَبْلَكُمْ : أَمْرُهُمْ بِالْبَخْلِ فَبَخْلُوْا ، وَأَمْرُهُمْ بِالظُّلْمِ فَظَلَمُوْا ، وَأَمْرُهُمْ بِالْقَطْعِيَّةِ  
 فَقَطَعُوْا » . وَكَانَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَوْفٍ يَكْثُرُ مِنَ الدُّعَاءِ فِي طَوَافِهِ يَقُولُ « اللَّهُمَّ  
 قَنِ شَحْ نَفْسِي » فَقَالَ لَهُ رَجُلٌ : مَا أَكْثَرَ مَا تَدْعُوْ بِهِذَا ؟ فَقَالَ : إِذَا وَقَيْتَ شَحَّ نَفْسِي  
 وَقَيْتَ الشَّحُّ وَالظُّلْمَ وَالْقَطْعِيَّةَ : وَالْحَسْدُ يَوْجِبُ الظُّلْمَ .

## فصل

فَالْبَخْلُ وَالْحَسْدُ مَرْضٌ يَوْجِبُ بَغْضَ النَّفْسِ لِمَا يَنْفَعُهَا ، بَلْ وَجْهُهَا لِمَا يَضُرُّهَا ،  
 وَهُذَا يَقْرَنُ الْحَسْدُ بِالْحَقْدِ وَالْغَضْبِ : وَأَمَّا « مَرْضُ الشَّهْوَةِ وَالْعُشُقِ » فَهُوَ حُبُّ النَّفْسِ

لما يضرها ، وقد يقترن به بغضها لما ينفعها : والعشق مرض نفسي ، وإذا قوى أثر في البدن فصار مرضًا في الجسم : إما من أمراض الدماغ كالماليخوليا ، ولذلك قيل فيه هو مرض وسواسي شبيه بالماليخوليا . وإنما من أمراض البدن كالضعف والتحول نحو ذلك ، والمقصود هنا مرض القلب ، فإنه أصل حبّة النفس لما يضرها ، كمريض البدن الذي يشتهي ما يضره ، وإذا لم يطعم ذلك تألم ، وإن أطعم قوى به المرض وزاد . كذلك العاشق يضره اتهاله بالعشوق مشاهدة وملامسة وسماً ، بل ويضره التفكير فيه والتخيل له وهو يشتهي ذلك ، فإن منع من مشاهدته تألم وتعذب ، وإن أعطى مشاهدته قوى مرضه ، وكان سبباً لزيادة الألم . وفي الحديث « إن الله يحمي عبده المؤمن الدنيا كما يحمي أحدهم مريضه الطعام والشراب ». وفي مناجاة موسى الماثورة عن وهب التي رواها الإمام أحمد في كتاب الزهد « يقول الله تعالى : إنني لأذود أوليائي عن نعم الدنيا ورخاصها ، كما يندود الراعي الشفيف إبله عن مراعاته الحلة . وإنني لأجنحهم مسكونها وعيشهما ، كما يتجنب الراعي الشفيف إبله عن مبارك الغرة : وما ذلك هوانهم على ، ولكن ليست كلوا نصائحهم من كرامتي سالماً موفرًا ، لم تكلمه الدنيا ، ولم يطفئه الهوى ». وإنما شفاء المريض بزوال مرضه ، بل بزوال ذلك الحب المدموم من قلبه .

والناس في العشق على قولين : قيل إنه من باب الإرادات ، وهذا هو المشهور . وقيل من باب التصورات ، وإنه فساد في التخيل ، حيث يتصور المعشوق على (غير) ما هو به . قال هؤلاء : وهذا لا يوصف الله بالعشق ولا أنه يعشق لأنّه منزه عن ذلك ، ولا يحمد من يتخيل فيه خيالاً فاسداً .

وأما الأولون فنفهم من قال : يوصف بالعشق ، فإنه الحبّة التامة ، والله يحب ويحب . وروى في أثر عن عبد الواحد بن زيد أنه قال : لا يزال عبدي يتقرب إلى ، يعشقني وأعشقه . وهذا قول بعض الصوفية . والجمهور لا يطلقون هذا اللفظ في حق الله ، لأن العشق هو الحبّة المفرطة ، الزائدة على الحد الذي ينبغي ، والله تعالى محبته لا نهاية لها فليست تنتهي إلى حد لا تنبغي مجاوزته . قال هؤلاء : والعشق مدموم مطلقاً ، لا يمح في حبّة الخالق ولا الخلق ، لأنّه الحبّة المفرطة الزائدة على الحد المحدود . وأيضاً فإن لفظ « العشق » إنما يستعمل في العرف في حبّة الإنسان لامرأة أو صبي ، لا يستعمل في حبّة كحبّة الأهل والمال والجاه ، وحبّة الأنبياء والصالحين . وهو مقرون كثيراً بالفعل الحرم : إما بحبّة امرأة أجنبية أو صبي يقترن به النظر

الحرم واللمس الحرم وغير ذلك من الأفعال المحرمة . وأما محنة الرجل لامرأته أو سريته [محنة] تخرجه عن العدل بحيث يفعل لأجلها ما لا يحل ويترك ما يجب — كما هو الواقع كثيراً — حتى يظلم ابنته من امرأته العتيبة لمحنته الجديدة ، وحتى يفعل من مطالباتها المندومة ما يضره في دينه ودنياه ، مثل أن يخضها بغيراث لا تستحقه ؛ أو يعطي أهلها من الولاية والمال ما يتعدى به حدود الله ، أو يسرف في الإنفاق عليها ، أو يمكنها من أمور حرمته تتضمنه في دينه ودنياه — وهذا في عشق من يباح له وطؤها ، فكيف عشق الأجنبية والذكران من العالمين — ففيه من الفساد مالا يحصيه إلا رب العباد ، وهو من الأمراض التي تفسد دين صاحبها وعرضه ، ثم قد تفسد عقله ثم جسمه ، قال تعالى (٣٢ الأحزاب) : ﴿فَلَا تُخْضِنُ بِالْقَوْلِ فَيُطْمَعُ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرْضٌ﴾ ، ومن في قلبه مرض الشهوة وإرادة الصورة متى خضع المطلوب طمع المريض ، والطمع يقوى الإرادة والطلب ، ويقوى المرض بذلك ، بخلاف ما إذا كان آيساً من المطلوب ، فإن الآيس يزيل الطمع فتضعف الإرادة فيضعف الحب ، فإن الإنسان لا يريد أن يطلب ما هو آيس منه ، فلا يكون مع الإرادة عمل أصلاً ، بل يكون حديث نفس ، إلا أن يقترب بذلك كلام أو نظر نحو ذلك . فاما إذا ابتلى بالعشق وعف وصبر فإنه يثاب على تقواه لله ؛ وقد روى في الحديث «أن من عشق فutf وكم وصبر ثم مات كان شهيداً» وهو معروف من روایة يحيى القنوات عن مجاهد عن ابن عباس مرفوعاً ، وفيه نظر ، ولا يحتاج بهذا . لكن من المعالم بأدلة الشرع أنه إذا عف عن المحرمات نظراً وقولاً وعملاً وكم ذلك فلم يتكلم به حتى لا يكون في ذلك كلام حرم — إما شكوى إلى الخلق ، وإما إظهار فاحشة ، وإما نوع طلب للمعشوق — وصبر على طاعة الله وعن معصيته وعلى ما في قلبه من ألم العشق كما يصبر المصاب عن ألم المصيبة ، فإن هذا يكون من أتقى الله وصبر ، و﴿من يتق وصبر فإن الله لا يضيع أجر الحسنين﴾ (٩٠ يوسف) . وهكذا «مرض الحسد» وغيره من أمراض التفوس . وإذا كانت النفس تطلب ما يبغضه الله ، فيها خشية من الله ، كان من دخل في قوله (٣٩ النازعات) : ﴿وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسُ عَنِ الْهُوَى، فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمُأْوَى﴾ فالنفس إذا أحب شيئاً سعت في حصوله بما يمكن ، حتى تسعى في أمور كثيرة تكون كلها مقامات لتلك الغاية ، فمن أحب محنة مذمومة أو أبغض بغضناً مذموماً و فعل ذلك كان آثماً ، مثل أن يبغض شخصاً لحسده له فيؤذى من له به تعلق ، إما بمنع حقوقه ، أو بعذوان عليهم ، أو محنة له هو و معه فيفعل لأجله ما هو حرم ، أو ما هو

مأمور به الله فيفعله لأجل هواه لا لله . وهذه أمراض كثيرة في النفوس ، والإنسان قد يبغض شيئاً فيبغض لأجله أموراً كثيرة بمجرد الوهم والخيال ، وكذلك يحب شيئاً فيحب لأجله أموراً كثيرة لأجل الوهم والخيال . كما قال شاعرهم :

أحب لحباً الشُّوَدَانْ حَتَّى أَحَبْ لَهَا سُودَ الْكَلَابْ

فقد أحب سوداء ، فأحب جنس السواد حتى في الكلاب ، وهذا كله مرض في القلب في تصوره وإرادته . فنسأل الله أن يعافي قلوبنا من كل داء . ونعود بالله من منكرات الأخلاق والأهواء والأدواء .

والقلب إنما خلق لأجل حب الله تعالى ، وهذه الفطرة التي فطر الله عليها عباده كما قال النبي صلى الله عليه وسلم « كل مولود يولد على الفطرة ، فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه ، كما تندفع البهيمة بهيمة جماع ، هل تحسون فيها من جداع؟ » ثم يقول أبو هريرة رضي الله عنه : اقرعوا إن شئتم ( ٣٠ الروم ) : ﴿فِطْرَةُ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ﴾ أخرجه البخاري ومسلم . فالله سبحانه فطر عباده على محبته وعبادته وحده ، فإذا تركت الفطرة بلا فساد كان القلب عارفاً بالله محبًا له وحده ، لكن تفسد فطرته من مرضه - كأبويه يهودانه أو ينصرانه - وهذه كاهها تغير فطرته التي فطره الله عليها ، وإن كانت بقضاء الله وقدره كما يغير البدن بالجدع ، ثم قد يعود إلى الفطرة إذا يسر الله تعالى لها من يسعى في إعادتها إلى الفطرة .

والرسـل - صلى الله عليهم وسلم - بـعثـوا لـتـقـرـيرـ الفـطـرةـ وـتـكـمـلـهاـ ، لـا لـتـغـيـرـ الفـطـرةـ وـتـحـوـيـلـهاـ . وـإـذـا كـانـ الـقـلـبـ مـحـبـاـ لـهـ وـحـدـهـ مـخـاصـصـاـ لـهـ الدـينـ لـمـ يـبـتـلـ بـحـبـ غـيرـهـ ، فـضـلاـ أـنـ يـبـتـلـ بـالـعـشـقـ ، وـحـيـثـ اـبـتـلـ بـالـعـشـقـ فـلـتـقـصـ مـحـبـتـهـ لـهـ وـحـدـهـ . وـهـذـا لـمـ كـانـ يـوـسـفـ مـحـبـاـ لـهـ مـخـاصـصـاـ لـهـ الدـينـ لـمـ يـبـتـلـ بـذـلـكـ ، بـلـ قـالـ تـعـالـىـ ( ٢٤ يـوـسـفـ ) : ﴿كـذـلـكـ لـنـصـرـ فـ﴾ عنـهـ السـوـءـ وـالـفـحـشـاءـ ، إـنـهـ مـنـ عـبـادـنـاـ الـخـلـصـينـ﴾ . وـأـمـاـ اـمـرـأـ الـعـزـيزـ فـكـانـتـ مـشـرـكـةـ هـيـ وـقـوـمـهـ ، فـلـذـلـكـ اـبـتـلـتـ بـالـعـشـقـ ، وـمـاـ يـبـتـلـ بـالـعـشـقـ أـحـدـ إـلـاـ لـنـقـصـ تـوـحـيدـهـ وـإـيمـانـهـ ، وـإـلـاـ فـالـقـلـبـ الـمـيـبـ إـلـىـ الـلـهـ الـخـائـفـ مـنـهـ فـيـهـ صـارـ فـانـ يـصـرـ فـانـهـ عـنـ الـعـشـقـ : أـحـدـهـمـ إـنـاـبـتـهـ إـلـىـ اللـهـ وـمـحـبـتـهـ لـهـ ، فـإـنـ ذـلـكـ أـلـذـ وـأـطـيـبـ مـنـ كـلـ شـيـءـ ، فـلـاـ تـبـقـيـ مـعـ مـحـبـةـ اللـهـ مـخـلـوقـ تـزـاحـمـهـ . وـالـثـانـيـ خـوـفـهـ مـنـ اللـهـ ؟ فـإـنـ الـخـوـفـ الـمـضـادـ لـلـعـشـقـ يـصـرـفـهـ . وـكـلـ مـنـ أـحـبـ شـيـئـاـ - بـعـشـقـ ، أـوـ بـغـيرـ عـشـقـ - فـإـنـهـ يـصـرـفـ عـنـ مـحـبـتـهـ بـمحـبةـ مـاـ هـوـ أـحـبـ إـلـيـهـ مـنـهـ إـذـاـ كـانـ يـزـاحـمـهـ ، وـيـنـصـرـفـ عـنـ مـحـبـتـهـ بـخـوـفـ حـصـولـ ضـرـرـ يـكـوـنـ أـبـغـضـ إـلـيـهـ مـنـ

ترك ذاك الحب ، فإذا كان الله أحب إلى العبد من كل شيء ، وأحقر عنده من كل شيء ، لم يحصل معه عشق ولا مزاجمة إلا عند غفلة ، أو عند ضعف هذا الحب والخوف ، ترك بعض الواجبات فعل بعض المحرمات ، فإن الإيمان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية ، فكلما فعل العبد الطاعة محبة الله وخوفاً منه ، وترك المعصية حباً له وخوفاً منه ، قوى حبه له وخوفه منه ، فيزييل ما في القلب من محبة غيره ، ومحافة غيره . وهكذا أمراض الأبدان : فإن الصحة تحفظ بالمثل ، والمرض يدفع بالضد .

فصحة القلب بالإيمان تحفظ بالمثل ، وهو ما يورث القلب إيماناً من العلم النافع والعلم الصالح ، فتلك أغذية له ، كما في حديث ابن مسعود مرفوعاً وموقعاً « إن كل آدب يحب أن تؤتى مأداته ، وإن مأدبة الله هي القرآن » والأدب المضييف ؟ فهو ضيافة الله لعباده (١) .

آخر الليل ، وأوقات الأذان والإقامة ، وفي سجوده ، وفي أدبار الصلوات . ويضم إلى ذلك الاستغفار ، فإنه من استغفر الله ثم تاب إليه متعملاً حسناً إلى أجل مسمى . ولি�تخذ ورداً من الأذكار في النهار وقت النوم ، ولি�صبر على ما يعرض له من الموانع والصوارف ، فإنه لا يليث أن يؤيده الله بروح منه ، ويكتب الإيمان في قلبه . وليرحرص على إكمال الفرائض من الصالوات الخمس باطنة وظاهرة ، فإنها عمود الدين . ول يكن هجيراً « لا حول ولا قوة إلا بالله » فإنها بها تحمل الأثقال ، وتتكابد الأحوال ، وبينما رفع الأحوال . ولا يسام من الدعاء والطلب ، فإن العبد يستجاب له . مالم يعجل فيقول : قد دعوت ودعوت فلم يستجب لي ، ونبعلم أن النصر مع الصبر ، وأن الفرج مع الكرب ، وإن مع العسر يسراً ، ولم ينل أحد شيئاً من ختم الخير - نبغي «فن دونه - إلا بالصبر» .

والحمد لله رب العالمين ، وله الحمد والمنة على الإسلام والسنّة ، حمداً يكافي نعمه الظاهرة والباطنة ، وكما ينبغي لكرم وجهه وعز جلاله . وصل الله على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه وأزواجـه أمـهـات المؤـمنـين ، والتـابـعـين لهم بإحسـانـ إلى يوم الدين . وسلم تسليماً كثيراً .

(١) بيان بالأصل .

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

ومما كتبه شيخ الإسلام رحمه الله في (أمراض القلوب وشفاءها) :

الحمد لله رب العالمين ، وصلى الله على نبينا محمد وصحبه وسلم .

قد ذكرنا - في غير موضع - أن صلاح حال الإنسان في (العدل) ، كما أن فساده في (الظلم) ، وأن الله سبحانه عدله وسوأه لما خلقه : وصحة جسمه وعافيته من اعتدال أخلاقه وأعضائه ، ومرض ذلك الانحراف والميل ، وكذلك استقامة القلب واعتداله ، واقتضائه وصحته وعافيته وصلاحه متلازمة .

وقد ذكر الله (مرض القلوب وشفاءها) في مواضع من كتابه ، وجاء ذلك في سنة رسوله صلى الله عليه وسلم ، كقوله تعالى عن المنافقين (١٠ البقرة) : ﴿فِي قُلُوبِهِمْ مَرْضٌ، فَزَادُوهُمُ اللَّهُ مَرْضًا﴾ ، وقال (٥٢ المائدة) : ﴿فِتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرْضٌ يُسَارِعُونَ فِيهِمْ﴾ ، وقال تعالى (١٤ التوبة) : ﴿وَيَسْفُدُ صُدُورُ قَوْمٍ مُؤْمِنِينَ وَيُدَهِّبُ غَيْظَ قُلُوبِهِمْ﴾ ، وقال (٥٧ يونس) : ﴿قَدْ جَاءَكُمْ مَوْعِظَةً مِنْ رَبِّكُمْ وَشَفَاءً لِمَا فِي الصُّدُورِ﴾ ، وقال تعالى (٨٢ الإسراء) : ﴿وَنَزَّلَ مِنَ الْقُرْآنَ مَا هُوَ شَفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ﴾ ، وقال تعالى (٤٤ فصلت) : ﴿قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُدًى وَشَفَاءٌ﴾ ، وقال تعالى (٣٢ الأحزاب) : ﴿وَلَا تَخْضُعْ بِالْقَوْلِ فَبِطْمَعِ الدُّنْيَا فِي قَلْبِهِ مَرْضٌ﴾ ، وقال (٦٠ الأحزاب) : ﴿لَئِنْ لَمْ يَنْتَهِ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرْضٌ وَالْمَرْجُفُونَ فِي الْمَدِينَةِ لِغَرِينَكُمْ﴾ ، وقال (١٢ الأحزاب) : ﴿وَإِذَا يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرْضٌ مَا وَعَدْنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا غَرُورًا﴾ .

وقال النبي صلى الله عليه وسلم « هلا سألاوا إذ لم يعلموا ، فإن شفاء العي السؤال » ، وقال الرشيد « الآن شفيتني يا مالك » وفي صحيح البخاري عن ابن مسعود « إن أحدا لا يزال بخير ما أتى الله ، وإذا شكل في تفسير شيء سأله رجلاً فشفاه ، وأوشك أن لا يجده والذى لا إله إلا هو » .

وما ذكر الله من مرض القلوب وشفائها بمنزلة ما ذكر من موتها وحياتها وسماعها وبصرها وعقلها وصممتها وبكمها وعماها ، لكن المصود مرض القلب فقوله : المرض نوعان : فساد الحسن ، وفساد الحركة الطبيعية وما يتصل بها من الإرادية ..

وكل منهما يحصل بفقده الألم وعذاب . فكما أنه مع صحة الحس والحركة الإرادية والطبيعية تحصل اللذة والتعمة ، فكذلك بفسادها يحصل الألم والعذاب . ولهذا كانت النعمه من من النعيم ، وهو ما ينعم الله به على عباده مما يكون فيه لذة ونعم ، وقال (٨ التكاثر) : « لتسائلن يومئذ عن النعيم » أي عن شكره .

فسبب اللذة إحساس الملام ، وسبب الألم إحساس المنافي ، ليس اللذة والألم نفس الإحساس والإدراك ، وإنما هو نتتجته وثمرته ، ومقصوده وغايته . فالمرض فيه الألم لا بد منه ، وإن كان قد يسكن أحياناً لعارض راجع ، فالمقتضى له قائم يرجع بأدنى سبب ، فلا بد في المرض من وجود سبب الألم ، وإنما يزول الألم بوجود العارض والراجح .

وللذة القلب وألمه أعظم من اللذة الجسم وألمه ، أعني ألمه ولذته التفاسين ، وإن كان قد يحصل قيه من الألم من جنس ما يحصل فيسائر البدن بسبب مرض الجسم فذلك شيء آخر . فلذلك كان مرض القلب وشفاؤه أعظم من مرض الجسم وشفائه ، فتارة يكون من جملة الشبهات كما قال (٣٢ الأحزاب) : « فيطمع الذي في قلبه مرض » ، وكما صنف الخرائطي « كتاب اعتلال القلوب بالأهواء » في قلوب المنافقين المرض من هذا الوجه : من جهة فساد الاعتقادات ، وفساد الإرادات .

والظلم في قلبه مرض ، وهو الألم الحاصل بسبب ظلم الغير له ، فإذا استوفى حقه اشتفي قلبه ، كما قال تعالى (١٤ التوبة) : « ويشف صدور قوم مؤمنين ، ويذهب غيظ قلوبهم » فإن [ذهب] غيظ القلب إنما هو لدفع الأذى والألم عنه ، فإذا اندفع عنه الأذى واستوف حقه زال غيظه ، فكما أن الإنسان إذا صار لا يسمع بأذنه ولا يبصر بعينه كان ذلك مرضًا مؤلماً له [ بما ] يفوته من المصالح ويحصل له من المضار ، فكذلك إذا لم يسمع ولم يبصر ولم يعلم بقلبه الحق من الباطل ولم يميز بين الخير والشر والوعي والرشاد كان ذلك من أعظم أمراض قلبه وألمه : وكما أنه إذا اشتبى ما يضره مثل الطعام الكثير في الشهوة الكلية ، ومثل أكل الطين ونحوه (١) كان ذلك مرضًا . فإنه يتأنم حتى يزول ألمه بهذا الأكل الذي يوجد ألمًا أكثر من الأول ، فهو يتأنم إن أكل ، ويتأنم إن لم يأكل .

(١) بعض النساء في حالة الوحم عند بداية الحمل يشتبهن أكل شيء من الطين الجاف يتلذذن به .

فكذلك إذا بلى بحب من لا ينفعه بعشق ونحوه — سواء كان لصورة أو لرياسة أو مال ونحو ذلك — فإن لم يحصل على محبوبه ومطلوبه فهو متالم ومريض سقيم ، وإن حصل محبوبه فهو أشد مرضاً وأملاً وسقاً ، كما أن المريض إذا كان يبغض ما يحتاج إليه من الطعام والشراب كان ذلك الألم حاصلاً ، وكان دوامه على ذلك يوجب من الألم أكثر من ذلك حتى يقتله ، أو يزول ما يوجب بغضه لما ينفعه ويحتاج إليه ، فهو متالم في الحال ، وتالمه فيما بعد — إن لم يعاشه الله — أعظم وأكبر. فبغض الحاسد لنعمة الله على المحسود كبغض المريض لأكل الأصحاب لاطعمتهم وأشرفهم حتى لا يقدر أن يرافقهم يأكلون ، وتفرته عن أن يقوم بمحقده كنفراً للمريض عما يصلح له من طعام وشراب .

فالحب والبغض الخارج عن الاعتدال والصحة في النفس ، كالشهوة والنفرة الخارج عن الاعتدال والصحة في الجسم ، وعنى القلب وبكمه عن أن يبصر الحقائق ، ويميز بين ما ينفعه ويسره ، كعمر الجسم وخرسه عن أن يبصر الأمور المرئية ويتكلم بها ويميز بين ما ينفعه ويضره . وكما أن الضرير إذا أبصر وجد من الراحة والعافية والسرور أمراً عظياً ، فبصر القلب ورؤيته الحقائق بينه وبين بصر الرأس من التفاوت ما لا يخصيه إلا الله . وإنما الغرض هنا تشبيه أحد المرضى بالآخر ، فطبع الأديان يحتذى حذو طب الأبدان ، وقد كتب سليمان إلى أبي الدرداء « أما بعد فقد بلغني أنك قعدت طيباً ، فإذاك أن تقتل ، والله أنزل كتابه شفاء لما في الصندور » وقال تعالى (٨٢ الإسراء) : ﴿ وَنَزَّلَ مِنَ الْقُرْآنَ مَا هُوَ شَفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ، وَلَا يُزِيدُ الظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ ذلك أن الشفاء إنما يحصل لمن يتعمد الدواء ، وهم المؤمنون وضعوا دواء القرآن على داء قلوبهم .

فرض الجسم يكون بخروج الشهوة والنفرة الطبيعية عن الاعتدال : إنما بشهوة ما لا يحصل ، أو يفقد الشهوة النافعة ، وينفر به عما يصلح ، ويفقد النفرة عما يضر . ويكون بضعف قوة الإدراك والحركة : كذلك مرض القلب يكون بالحب والبغض الخارجين عن الاعتدال ، وهي الأهواء التي قال الله فيها (٥٠ الفصل) : ﴿ وَمَنْ أَضَلَّ مِنْ أَنْتَ بِهِ هُوَ أَهْوَاءُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَهْوَاهُمْ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ : كما يكون الجسد خارجاً عن الاعتدال إذا فعل ما يشتهيه الجسم بلا قول الطبيب ، ويكون لضعف إدراك القلب وقوته حتى لا يستطيع أن يعلم ويريد ما ينفعه ويصلح له

وَكَمَا أَنَّ الْمَرْضِيَّ الْجَهَالَ قَدْ يَتَنَاهُونَ مَا يَشَهُونَ ، فَلَا يَحْتَمُونَ ، وَلَا يَصْبِرُونَ عَلَى الْأَدْوِيَةِ الْكَرِيهَةِ ، لِمَا فِي ذَلِكَ مِنْ تَعْجِيلِ نَوْعٍ مِنَ الرَّاحَةِ وَاللَّذَّةِ ، وَلَكِنَّ ذَلِكَ يَعْقِبُهُمْ مِنَ الْآلَامِ مَا يَعْظِمُ قَدْرَهُ أَوْ يَعْجِلُ الْهَلاَكَ ، فَكَذَلِكَ بَنُو آدَمَ هُمْ جَهَالٌ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ : يَسْتَعْجِلُ أَحَدُهُمْ مَا تَرَغَبُهُ لِذَنْهُ ، وَيَتَرَكُ مَا تَكْرَهُهُ نَفْسُهُ مَا هُوَ لَا يَصْلَحُ لَهُ ، فَيَعْقِبُهُمْ ذَلِكَ مِنَ الْآلَمِ وَالْعَقَوبَاتِ – إِمَامًا فِي الدُّنْيَا ، وَإِمَامًا فِي الْآخِرَةِ – مَا فِيهِ عَظِيمٌ إِلَّا عَذَابُ الْهَلاَكِ الْأَعْظَمُ .

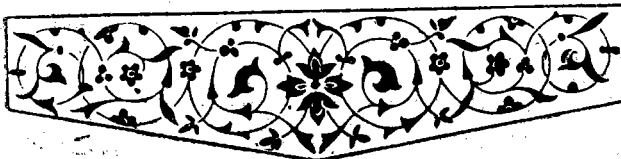
وَ(التقوى) هى «الاحتماء» عما يضره بفعل ما ينفعه، فإن الاحتماء عن الضار يستلزم استعمال النافع، وأما استعمال النافع فقد يكون معه أيضاً استعمال الضار فلا يكون صاحبه من المتقيين. وأما ترك استعمال الضار والنافع فهذا لا يكون، فإن العبد إذا عجز عن تناول الغذاء كان مغتنياً بما معه من المواد التي تضره حتى يهلك، وهذا كانت العاقبة للتقوى وللمتقيين، لأنهم الحتميون عما يضرهم فعاقبهم الإسلام والكرامة وإن وجدوا ألمآ في الابتداء لتناول الدواء والإحتماء، ك فعل الأعمال الصالحة المكرورة، كما قال تعالى (٢١٦ البقرة) : ﴿كَتَبْ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرْهٌ لَكُمْ ، وَعَسَى أَنْ تَكْرُهُوا شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ، وَعَسَى أَنْ تَحْبُوا شَيْئاً وَهُوَ شَرٌ لَكُمْ﴾ ولكلة الأعمال الباطلة المشتبأة قال تعالى (٤١ النازعات) : ﴿وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسُ عَنِ الْهُوَى ، فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَأْوَى﴾ ، وكما قال (٧ الأنفال) : ﴿وَتَوَدُونَ أَنْ غَيْرُ ذَاتِ الشُّوَكَةِ تَكُونَ لَكُمْ﴾ . فَأَمَّا مَنْ لَمْ يَحْتَمِ فَإِنَّ ذَلِكَ سَبَبٌ لِضَرَرِهِ فِي الْعَاقِبَةِ ، وَمَنْ تَنَاهَى مَعَ يَسِيرٍ مِنَ التَّخْلِيْطِ فَهُوَ أَصْلَحُ مِنْ احْتِسَى حَمِيمَةً كَامِلَةً وَلَمْ يَتَنَاهَ إِلَّا شَيْئاً يَسِيرَّاً ، فإن الحمية التامة بلا انتداب تمرض فهكذا من ترك السيريات ولم يفعل الحسنات وقد قدمتنا في «قاعدة كبيرة» أن جنس الحسنات أَنْفَعُ مِنْ جنس ترك السيريات ، كما أن جنس الاغتناء من جنس الاحتماء ، وبيننا أن هذا مقصود لنفسه ، وذلك مقصود لغيره بالانضمام إلى غيره ، وكما أن الواجب الاحتماء عن سبب المرض قبل حصوله ، وإلا الله بعد حصوله ، فهكذا أمراض القلب يحتاج فيها إلى حفظ الصحة ابتداء ، وإلى إعادتها – إن [عرض] له المرض – دواماً ، والصحة تحفظ بالمثل ، والمرض يزول بالضد : فصحة القلب تحفظ باستعمال أمثل ما فيها ، وهو ما يقرى العلم والإيمان من الذكر والتفكير والعبادات المشروعة ، وتزول بالضد : فنزال الشبهات بالبينات ، ونزال حبَّةِ الْبَاطِلِ بِيَغْضَهُ وَحُبَّةِ الْحَقِّ . ولهذا قال يحيى بن عمار «العلوم خمسة» : فعلم هو حياة الدين ، وهو علم التوحيد . وعلم هو غذاء الدين ، وهو علم التذكر بمعاني القرآن

والحديث . وعلم هو دواء الدين ، وهو علم الفتوى إذا نزل بالعبد نازلة احتاج إلى من يشفيه منها كما قال ابن مسعود . وعلم هو داء الدين ، وهو الكلام المحدث . وعلم هو هلاك الدين ، وهو علم السحر ونحوه » . فحفظ الصحة بالمثل ، وإزالة المرض بالقصد ، في مرض الجسم الطبيعي ومرض القلب النفسي الديني الشرعي . قال صلى الله عليه وسلم « كل مولود يولد على الفطرة ، فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه . كما تنتهي البهيمة بهيمة جماع ، هل تحسون فيها من جدعاء » ؟ ثم يقول أبو هريرة : أقرعوا إن شئتم ( ٣٠ الروم ) : ﴿فِطْرَةُ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا﴾ آخر جاه في الصحيحين . قال تعالى ( ٢٦ الروم ) : ﴿وَلَهُ مِنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ، كُلُّ لَهُ قَانِتُونَ﴾ . وهو الذي يبدئُ الخلق ثم يعيده ، وهو هون عليه ، وله المثل الأعلى في السماوات والأرض – إلى قوله – بل اتبع الذين ظلموا أهواهم بغير علم – إلى قوله – فأقم وجهك للدين حنيفاً فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبدل خلق الله ، ذلك الدين القيم ، ولكن أكثر الناس لا يعلمون فأخبر الله أنه فطر عباده على إقامة الوجه حنيفاً ، وهو عبادة الله وحده لا شريك له . فهذه من الحركة الفطرية الطبيعية المستقيمة المعتدلة للقلب ، وتركها ظلم عظيم اتبع أهله أهواهم بغير علم . ولا بد لهذه الفطرة والحلقة – وهي صحة الحلقة – من قوت وغذاء يمدّها بنظير ما فيها مما فطرت عليه علمًا وعملاً ، وهذا كان تمام الدين بالفطرة المكملة بالشريعة المنزلة ، وهي مأدبة الله ، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم في حديث ابن مسعود « إن كل آدب يحب أن تؤتي مأدنته ، وإن مأدبة الله هي القرآن » ومثله كماء أنزله الله من السماء ، كما جرى تمثيله بذلك في الكتاب والسنة . والمحررون للفطرة المغيرون للقلب عن استقامته هم مرضىون للقلوب مسقمون لها ، وقد أنزل الله كتابه شفاء لما في الصدور .

وما يصيب المؤمن في الدنيا من المصائب بمنزلة ما يصيب الجسم من الألم يصح به الجسم وتزول أخلاطه الفاسدة ، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم « ما يصيب المؤمن من وصب ولا نصب ولا هم ولا حزن ولا غم ولا أذى – حتى الشوكة يشاكلها – إلا كفر الله بها خطاياها » وذلك تحقيق قوله ( ١٢٣ النساء ) : ﴿مَنْ يَعْمَلْ سُوءًا يُجْزَى بِهِ﴾ ومن لم يظهر في هذه الدنيا من هذه الأمراض فيئوب صحيحًا ، وإلا احتاج إلى أن يظهر منها في الآخرة فيعذبه الله ، كالذى اجتمع فيه أخلاطه ولم يستعمل الأدوية لتخفيتها عنه ، فتجمعت حتى يكون هلاكه بها . وهذا جاء في الأثر « إذا قالوا للمريض : اللهم ارحمه ، يقول الله : كيف أرحمه من شيء به أرحمه » ؟ وقال النبي صلى الله

عليه وسلم «المرض حطة ، يحط الخطايا عن صاحبه ، كما تحط الشجرة اليابسة ورقها» وكمًا أن [ من ] أمراض الجسم ما إذا مات الإنسان منه كان شهيداً — كالمطعون والمبطون وصاحب ذات الجنب ، وكذلك الميت بغرق أو حرق أو هدم — فن أمراض النفس ما إذا أتى العبد ربها فيه وصبر عليه حتى مات كان شهيداً ، كالجبان الذي يتقى الله ويصبر للقتال حتى يقتل . فإن البخل والجبن من أمراض النفوس إن أطاعه أوجب له الألم ، وإن عصاه تألم ، كأمراض الجسم . وكذلك العشق فقد روى « من عشق ، فutf ، وكم وصبر ثم مات ، مات شهيداً » . فإنه مرض في النفس يدعوه إلى ما يضر النفس ، كما يدعون المريض إلى تناول ما يضر ، فإن أطاع هواه عظم عذابه في الآخرة وفي الدنيا أيضًا وإن عصى الهوى بالعفة والكمان صار في نفسه من الألم والقسم ما فيها ، فإذا مات من ذلك المرض كان شهيداً ، هذا يدعوه إلى النار فيمنعه ، كالجبان تمنعه نفسه عن الجنة فيقدمها . وهذه الأمراض إذا كان معها إيمان وتفوي كانت كما قال النبي صلى الله عليه وسلم « لا يقضى الله للمؤمن قضاء إلا كان خيراً له ، إن أصابته سراء فشكر كان خيراً له ، وإن أصابته ضراء فصبر كان خيراً له .

والحمد لله رب العالمين ، وصلى الله على سيدنا محمد وآلـه وصحبهـ أجـمـعـين



# فهرس : «أمراض القلوب وشفاؤها»

## صفحة

|    |                                                                                                                      |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣  | مرض البدن فساد يكون فيه يفسد به إدراكه وحركته الطبيعية                                                               |
| ٤  | مرض القلب فساد يحصل له يفسد به تصوره وإرادته                                                                         |
| ٤  | القلب يموت بالجهل المطلق ، وعرض نوع من الجهل                                                                         |
| ٥  | القرآن شفاء لما في الصدور ، يرحب القلب فيما ينفعه عما يضره                                                           |
| ٥  | القلب يزكي بما ينفعه ، كما ينمو الزرع بما ينفعه                                                                      |
| ٦  | الزكاة وال Zukah ، والعدل والاعتدال ، والعمل الصالح والعمل السيء                                                     |
| ٧  | الظلم من أمراض القلوب ، والعدل صحتها                                                                                 |
| ٨  | صلاح القلب هو حياته واستئاته                                                                                         |
| ٩  | خرب الله مثلاً للإيمان بالنار والنور ، وبالماء والزبد                                                                |
| ٩  | القلب الحى المنور يسمع ويبصر ويعقل ، والميت لا يسمع ولا يبصر                                                         |
| ١٠ | الكفر والنفاق شعب ، كما أن الإيمان ينقسم إلى شعب                                                                     |
| ١١ | الإيمان على سبيل الإيجاب لا يمكن عن تفاصيله وجزئياته                                                                 |
| ١٢ | معنى («اهدى الصراط المستقيم»)                                                                                        |
| ١٣ | حياة القلب شرط في العلم والإرادة والقدرة على الأفعال الاختيارية                                                      |
| ١٤ | ومن أمراض القلوب الحسد                                                                                               |
| ١٥ | التنافس قد يكون محموداً إذا كان في الخير                                                                             |
| ١٧ | منافسة عمر لأبي بكر في بذلها للإسلام                                                                                 |
| ١٧ | من أسباب استحقاق أبي عبيدة صفة «أمين الأمة»                                                                          |
| ١٨ | حديث «يطلع عليكم الآن رجل من أهل الجنة» وبعدها استحق ذلك                                                             |
| ١٩ | الحسد من يوم كله                                                                                                     |
| ٢٠ | صبر المؤمن على الأذى في سبيل ما آمن به                                                                               |
| ٢٢ | الموى قد يكون عارضاً وفساد القلب هو المرض                                                                            |
| ٢٣ | الشح مرض ، والبخل مرض ، والحسد شر من البخل                                                                           |
| ٢٤ | مرض الشهوة والعشق                                                                                                    |
| ٢٦ | القلب إنما خلق لحب الله ، وحب ما يحبه الله ، وتلك هي الفطرة                                                          |
| ٢٦ | الرسول يعنوا للتقرير الفطرة وتكتيلها ، لا لتغييرها وتحويلها                                                          |
| ٢٨ | صلاح الإنسان في (العدل) ، وفساده في (الظلم)                                                                          |
| ٢٩ | ليس الله والأم نفس الإحساس والإدراك ، بل ثمرتها وغايتها                                                              |
| ٣٠ | طب الأديان يختنى حنو طب الأبدان                                                                                      |
| ٣١ | التقوى هي «الاحترام» عما يضر ، بفعل ما ينفع                                                                          |
| ٣٢ | (من يعمل سوءاً يجز به) [١٢٣ النساء] ... ... ... ...                                                                  |
| ٣٣ | لا يغشى الله للمؤمن قضاء إلا كان خيراً له : إن أصابته سراء فشكراً كان خيراً له ، وإن أصابته ضراء فصبراً كان خيراً له |

# الْحَقَّةُ الْعَرَقِيَّةُ

١٩

ابْرَاهِيمَ الْقَلِيلَةُ

تألِيفُ

شِيخُ الْإِسْلَامِ تَقِيُّ الدِّينِ أَحْمَدُ بْنُ شَيْبَةَ

(٦٦١ - ٧٢٨)

المَكْتَبَةُ السَّجْلَفِيَّةُ

٤٦ شارع الفتح بالروضة تليفون ٨٨٠٣٦٤

الحمد لله نستعينه ونستغفره ، ونعود بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا .  
من يهدى الله فلا مضل له ، ومن يضل فلا هادى له . ونشهد أن لا إله إلا الله وحده  
لا شريك له ، ونشهد أن محمداً عبد الله ورسوله ، صلى الله عليه وآله وصحبه وسلم .  
أما بعد فهذه كلمات مختصرة في أعمال القلوب ، التي تسمى المقامات والأحوال .  
وهي من أصول الإيمان وقواعد الدين ، مثل حبة الله ورسوله ، والتوكيل على الله ،  
وإخلاص الدين له ، والشكر له ، والصبر على حكمه ، والخزف منه ، والرجاء له ،  
وما يتبع ذلك . اقتضى ذلك بعض من أوجب الله حقه من أهل الإيمان ، واستكتابها  
وكل منا عجلان ، فأقول :

هذه الأعمال جميعها واجبة على جميع الخلق المأمورين في الأصل باتفاق أمة  
الدين . والناس في هذا على ثلاثة درجات ، كما هي في أعمال الأبدان على ثلاثة درجات :  
ظالم لنفسه ، ومقتصد ، وسابق بالخيرات ، فالظالم لنفسه العاصي بترك مأمور ،  
و فعل محظوظ ، والمقتصد المؤدى الواجبات والتارك المحرمات . والسابق بالخيرات  
المتقرب بما يقدر عليه من واجب ومسنون ، والتارك للمحرم والمكره وإن كان كل  
من المقتصد والسابق قد تكون له ذنوب تمحى عنه بتوبة ، والله يحب التوابين ويحب  
المتطهرين ، إما بحسنات ماحية ، وإما بعصاب مكفرة ، وإنما غير ذلك . وكل من  
الصفتين المقتصدين والسابقين من أولياء الله الذين ذكرهم في كتابه ( ٦٢ يونس ) :  
﴿ لا إن أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون ، الذين آمنوا و كانوا يتقوون ﴾ :  
فأولياء الله هم المؤمنون المتقوون ، ولكن ذلك ينقسم إلى عام وهم المقتصدون وخاصة  
وهم السابقون ، وإن كان السابقون هم أعلى درجات كالأنباء والصديقين ، وقد ذكر  
النبي صلى الله عليه وسلم القسمين في الحديث الذي رواه البخاري في صحيحه عن أبي  
هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « يقول الله : من عادى لي ولأبي  
فقد بازني بالحربة ، وما تقرب إلى عبدى بمثل أداء ما افترضت عليه ، ولا يزال  
عبدى يتقارب إلى بالنواقل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره  
الذى يبصر به ، ويده الذى يبطش بها ، ورجله الذى يمشى بها ، في يسمع وبى يبصر  
وبى يطش وبى يمشى ، ولوئن سألنى لأعطيه ولوئن استعاذه لأعيذه : وما ترددت عن  
شيء أنا فاعل ترددى عن قبض نفس عبدى المؤمن يكره الموت وأكره مساعته

ولابد له منه . وأما الظلم لنفسه من أهل الإيمان ففيه من ولایة الله بقدر إيمانه وتقواه ، كما معه من ضد ذلك بقدر فجوره . فالشخص الواحد قد تجتمع فيه الحسنات المقتضية للثواب ، والسيئات المقتضية للعقاب ، حتى يمكن أن يثاب ويعاقب ، وهذا قول أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وأئمّة الإسلام وأهل السنة والجماعة الذين يقولون : إنه لا يخلد في النار من في قابه مثقال ذرة من إيمان . وأما القائلون بالتلخيل كالخوارج أو المعزلة القائلين أنه لا يخرج من النار من دخلها من أهل القبلة ، وأنه لا شفاعة للرسول ولا لغيره في أهل الكبائر ، لا قبل دخول النار ولا بعدها ، فعندهم لا يجتمع في الشخص الواحد ثواب وعقاب وحسنات وسيئات ، بل من أثيب لا يعاقب ومن عوقب لم يثب . ودلائل هذا الأصل من الكتاب والسنة وإجماع الأمة كثير ليس هذا هو موضعه ، قد بسطناه في موضعه . وينبني على هذا أمور كثيرة ، وهذه من كان معه إيمان حقيق فلابد أن يكون معه من هذه الأعمال بقدر إيمانه وإن كان له ذنب ، كما رواه البخاري في صحيحه عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه « أن رجلاً كان يسمى حماراً ، وكان يضحك النبي صلى الله عليه وسلم ، وكان يشرب الخمر ويجلد النبي صلى الله عليه وسلم . فأتى به مرة فقال رجل : لعنة الله ما أكثر ما يؤتي به إلى النبي صلى الله عليه وسلم ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم : لا تلعنه . فإنه يحب الله ورسوله ، فهذا بين أن المذنب بالشراب وغيره قد يكون محبًا لله ورسوله ، وحب الله ورسوله أوثق عرى الإيمان ، كما أن العابد الزاهد قد يكون - لما في قلبه من بدعة ونفاق - مسخوطاً عند الله ورسوله من ذلك الوجه ، كما استفاض في الصحاح وغيرها من حديث على بن أبي طالب وأبي سعيد الخدري عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه ذكر الخوارج فقال « يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم ، وصيامهم مع صيامهم ، وقراءته مع قراءتهم ، يقرعون القرآن لا يجاوز حاجزهم ، يرقو من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية ، أيها لقيتموهم فاقتلوهم فإن في قتلهم أجرًا عند الله من قتلهم ، لئن أدركتم لاقتائهم قتل عاد ». وهؤلاء أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم مع أمير المؤمنين علي بن أبي طالب بأمر النبي صلى الله عليه وسلم ، وقال النبي صلى الله عليه وسلم فيهم في الحديث الصحيح « ترق مارقة على خير فرقة من المسلمين يقتلهم أدنى الطائفتين » وهذا قال أئمّة المسلمين كسفيان الثوري : إن البدعة أحب إلى إبليس من المعصية ، لأن البدعة لا يتاب منها ، والمعصية يتاب منها . ومعنى قوله أن البدعة لا يتاب منها أن المبتدع الذي يتخذ ديناً لم يشرعه الله ورسوله قد زين له سوء عمله فرأه حسناً فهو لا يتوب

ما دام يراه حسناً ، لأن أول التوبة العلم بأن فعله سيء ليتوب منه ، أو أنه ترك حسناً مأموراً به أمر إيجاب أو أمر استحباب ليتوب ويفعله ، فما دام يرى فعله حسناً وهو سيء في نفس الأمر فإنه لا يتوب ، ولكن التوبة ممكنة وواقعة بأن يهديه الله ويرسله حتى يتبين له الحق ، كما هدى سبحانه وتعالى من هدى من الكفار والمنافقين وطوائف أهل البدع والضلال ، وهذا يكون بأن يتبع من الحق ما علمه : فن عمل بما علم أورثه الله علم مالم يعلم كما قال تعالى (١٧ محمد) : ﴿وَالَّذِينَ اهْتَدُوا زَادُهُمْ هُدًى وَآتَاهُمْ تَقْوَاهُمْ﴾ وقال (٦٦ النساء) : ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يَوْعَدُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ وَأَشَدُ تَبْيَانًا﴾ . وإذا لآتيناهم من لدننا أجراً عظيماً ، ولهديناهم صراطاً مستقيماً﴾ وقال تعالى (٢٨ الحديد) : ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آتَيْنَاكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ﴾ وقال تعالى (٢٥٧ البقرة) : ﴿اللَّهُ وَلِلَّذِينَ آتَيْنَا يَخْرُجُهُمْ مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ﴾ وقال تعالى (١٥ المائدة) : ﴿قَدْ جَاءَكُمْ مِّنَ اللَّهِ أَمْنَوْنَا يَخْرُجُهُمْ مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ﴾ الآية . وشواهد هذا بور وكتاب مبين ، يهدى به الله من اتبع رضوانه سبل السلام﴾ الآية . و Shawahed هـا كثيرة في الكتاب والسنة . وكذلك من أعرض عن اتباع الحق الذي يعامه تبعاً لهواه فإن ذلك يورثه الجهل والضلال حتى يعمى قلبه عن الحق الواضح كما قال تعالى (٥ الصاف) : ﴿فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ﴾ الآية ، وقال تعالى (١٠ البقرة) : ﴿فِي قَلْوَبِهِمْ مَرْضٌ فَرَادُهُمُ اللَّهُ مَرْضًا﴾ ، وقال تعالى (١٠٩ الأنعام) : ﴿وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَئِنْ جَاءَهُمْ آيَةً لِيُؤْمِنُوا بِهَا﴾ ، قل إنما الآيات عند الله ، وما يشعركم أنها إذا جاءت لا يؤمنون ، ونقلب أفتديهم وأبصارهم﴾ الآية ، وهذا استفهام نفي وإنكار ، أي وما يدرىكم أنها إذا جاءت لا يؤمنون وإنما ﴿نَاقْبَ أَفْتَدُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ أَوْلَ مَرَّةً﴾ على قراءة من قرأ أنها بالكسر تكون جزماً بأنها ﴿إِذَا جَاءَتْ لَا يُؤْمِنُونَ ، وَنَقْبَ أَفْتَدُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ أَوْلَ مَرَّةً﴾ ولهذا قال من السلف كسعيد بن جبیر : إن من ثواب الحسنة بعدها ، وإن من عقوبة السيئة بعدها ، وقد ثبت في الصحيحين عن ابن مسعود رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال «عليكم بالصدق ، فإن الصدق يهدي إلى البر ، وإن البر يهدي إلى الجنة : ولا يزال الرجل يصدق ويتجري الصدق حتى يكتب عند الله صديقاً . وإياكم والكذب ، فإن الكذب يهدي إلى الفجور ، وإن الفجور يهدي إلى النار . ولا يزال الرجل يكذب ويتجري الكذب حتى يكتب عند الله كذاباً» فأنا أخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن الصدق أصل يستلزم البر ، وأن الكذب يستلزم الفجور : وقد قال تعالى (١٣ الانفطار) :

﴿إنَّ الْأَبْرَارَ لَنِي نَعِيمٌ، وَإِنَّ الْفَجَارَ لَنِي جَحِّمٌ﴾ وهذا كان بعض المشايخ إذا أمر متبعيه بالتنويم وأحب أن لا ينفر ويتعجب قلبه أمره بالصدق ، وهذا يكثير في كلام مشايخ الدين وأئمته ذكر الصدق والإخلاص حتى يقولون : **قل لمن لا يصدق لا يتبعني** : ويقولون : الصدق سيف الله في الأرض ، ما وضع على شيء إلا قطعه . ويقول يوسف بن أسباط وغيره : ما صدق الله عبد إلا صنع له . وأمثال هذا كثير . والصدق والإخلاص هما تحقيق الإيمان والإسلام ، فإن المظہرين الإسلام ينقسمون إلى مؤمن ومنافق ، فالفارق بين المؤمن والمنافق هو الصدق ، كما في قوله (١٤ الحجرات) : **﴿قَالَتِ الْأَعْرَابُ آمَنَا﴾** . قل لم تؤمنوا ، ولكن قولوا أسلمنا – إلى قوله – إنما المؤمنون الذين آمنوا بالله ورسوله ثم لم يرتباوا ، وواجهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله ، **﴿أُولَئِكَ هُم الصادقون﴾** ، وقال تعالى (٨ الحشر) : **﴿لِفَقَاءِ الْمَهَاجِرِينَ الَّذِينَ أَخْرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ يَتَعَنَّوْنَ فَضْلًا مِّنَ اللَّهِ وَرَضِوانًا﴾** ، وينصرون الله ورسوله ، **﴿أُولَئِكَ هُم الصادقون﴾** فأخبر أن الصادقين في دعوى الإيمان هم المؤمنون الذين لم يتعقبوا إيمانهم به ، وواجهدوا في سبيله بأموالهم وأنفسهم ، وذلك أن هذا هو العهد المأخوذ على الأولين والآخرين ، كما قال تعالى (آل عمران) : **﴿وَإِذْ أَخْذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّنَ لَمَّا آتَيْتُكُمْ مِّنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةً، ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مَّصْدِقٌ لِّمَا مَعَكُمْ لَتَؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتُنَصِّرَنَّهُ﴾** ، قال أقررتكم وأخذتم على ذلكم إصرى الآية . قال ابن عباس : ما بعث الله نبياً إلا أخذ عليه الميثاق لأن بعث محمد وهو حي ليؤمن به ولينصره ، وأمره أن يأخذ الميثاق على أمته ليؤمن به ولينصره . وقال تعالى (الحديد) : **﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رَسُولًاٰ بِالْبَيِّنَاتِ، وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقَسْطِ، وَأَنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعٌ لِلنَّاسِ، وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مِنْ يَنْصُرُهُ وَرَسُولُهُ بِالْغَيْبِ، إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ﴾** ، فذكر تعالى أنه أنزل الكتاب والميزان ، وأنه أنزل الحديد لأجل القيام بالقسط ، وليعلم الله من ينصره ورسوله ، وهذا كان قوام الدين بكتاب يهدي ويسيف ينصر ، وكفى بربك هادياً ونصيراً . والكتاب وال الحديد وإن اشتراكاً في الإنزال فلا يمنع أن يكون أحدهما نزل من حيث لم ينزل الآخر ، حيث نزل الكتاب من الله كما قال تعالى (أول الزمر) : **﴿تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ﴾** وقال تعالى (أول هود) : **﴿كِتَابٌ أَحْكَمَتْ آيَاتِهِ ثُمَّ فَصَلَّتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَيْرٍ﴾** وقال (٦ المثل) : **﴿وَإِنَّكَ لَتَلَقَّ الْقُرْآنَ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ﴾** . وال الحديد أنزل من الجبال التي يخلق فيها ، وكذلك وصف الصادقين في دعوى البر الذي هو جماع الدين في قوله (١٧٧ البقرة) : **﴿لَيْسَ الْبَرُّ أَنْ تَوْلُوا﴾**

وجوهكم قبل المشرق والمغرب ، ولكن البر من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبين – إلى قوله – أولئك الذين صدقوا ، وأولئك هم المتقون ﴿ . وأما المنافقون فوصفهم بالكذب في آيات متعددة كقوله (١٠ البقرة) : ﴿ في قلوبهم مرض ، فزادهم الله مرضًا ولم عذاب أليم بما كانوا يكذبون﴾ وقوله (أول المنافقون) : ﴿ إذا جاءك المنافقون قالوا نشهد إنك لرسول الله ، والله يعلم إنك لرسوله ، والله يشهد إن المنافقين لكاذبون﴾ وقال (٧٧ التوبية) : ﴿ فأعنة بهم نفاقاً في قلوبهم إلى يوم يلقونه بما أخلفوا الله ما وعدوه ، وبما كانوا يكذبون﴾ ونحو ذلك من القرآن كثير .

وما ينبغي أن يعرف أن (الصدق والتصديق) يكون في الأقوال والأعمال ،

كقول النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح «كتب على ابن آدم حظه من الزنا ، فهو مدرك ذلك لا محالة : فالعينان تزنيان وزناهما النظر ، والأذنان تزنيان وزناهما السمع ، واليدان تزنيان وزناهما البطش ، والرجلان تزنيان وزناهما المشي ، والقلب يتمنى ويشهي ، والفرج يصدق ذلك ويكتبه » ويقال : حملوا على العدو حملة صادقة إذا كان إرادتهم القتال ثابتة صادقة ، ويقال : فلان صادق الحب والمودة ونحو ذلك . ولهذا يراد بالصادق الصادق في إرادته وقصده وطلبه ، وهو الصادق في عمله ويريدون الصادق في خبره وكلامه . والمنافق ضد المؤمن الصادق ، وهو الذي يكون كاذباً في خبره أو كاذباً في عمله . كالمرأة في عمله . قال الله تعالى (١٤٣ النساء) :

﴿ إن المنافقين يخادعون الله وهو خادعهم ، وإذا قاموا إلى الصلاة قاموا كسلى يراغون الناس ﴾ الآيتين .

وأما (الأخلاق) فهو حقيقة الإسلام ، إذ الإسلام هو الاستسلام لله لا لغيره كما قال تعالى (٢٩ الزمر) : ﴿ ضرب الله مثلاً رجلاً فيه شركاء متشاكرون ، ورجال سلماً لرجل ، هل يستويان ﴾ الآية . فمن لم يستسلم له فقد استكبر ، ومن استسلم لله ولغيره فقد أشرك ، وكل من الكبر والشرك ضد الإسلام ، والإسلام ضد الشرك وال الكبر . وذلك في القرآن كثير ، ولهذا كان الإسلام شهادة أن لا إله إلا الله ، وهي متضمنة عبادة الله وحده وترك عبادة ما سواه ، وهو الإسلام العام الذي لا يقبل الله من أحد من الأولين والآخرين ديناً سواه ، كما قال تعالى (٨٥ آل عمران) :

﴿ ومن يبتغ غير الإسلام دينًا فلن يقبل منه ، وهو في الآخرة من الخاسرين ﴾ وقال (١٨ آل عمران) : ﴿ شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولو العلم قائمًا بالقسط لا إله إلا هو العزيز الحكيم ، إن الدين عند الله الإسلام ﴾ وهذا الذي ذكرنا مما يبين

ن أصل الدين في الحقيقة هو الأمور الباطنة من العلوم والأعمال ، وأن الأعمال الظاهرة لا تنفع بدونها ، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الذي رواه أحمد في مسنده « الإسلام علانية ، والإيمان في القلب » ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم « الحلال بين والحرام بين ، وبين ذلك أمور مشتبهات لا يعلمها كثيرون من الناس ، فهن اتقى الشبهات استبراً لعرضه ودينه ، ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام ، كالراعي يرعى حول الحمى يوشك أن يقع فيه : ألا وإن لكل ملك حمى ، ألا وإن حمى الله محارمه . ألا وإن في الجسد مضبغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدة فسد لها سائر الجسد ، وهي القلب » وعن أبي هريرة قال « القلب ملك وأعضاء جنوده . فإذا طابت الملك طابت جنوده ، وإذا خبست خبست جنوده » .

## فصل

وهذه الأعمال الباطنة - كمحبة الله والإخلاص له والتوكيل عليه والرضا عنه ونحو ذلك - كلها مأمور بها في حق الخاصة والعامة ، لا يكون تركها محموداً في حال واحد وإن ارتقى مقامه . وأما الحزن فلم يأمر الله به ولا رسوله ، بل قد نهى عنه في مواضع وإن تعلق أمر الدين به كقوله تعالى (آل عمران) : ﴿ وَلَا تَهْنُوا وَلَا تَخْزِنُوا وَأَئْمَنُوا إِنَّكُمْ مُؤْمِنُونَ ﴾ وقوله (التحل) : ﴿ وَلَا تَحْزُنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُنْ فِي ضيقٍ مِمَّا يَمْكُرُونَ ﴾ وقوله (التوبه) : ﴿ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لَا تَحْزُنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴾ وقوله (يونس) : ﴿ وَلَا يَحْزُنْكَ قَوْلِنِمْ ﴾ وقوله (الحديد) : ﴿ أَكْيَلَا تَأْسُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ ﴾ وأمثال ذلك كثيرة . وذلك أنه لا يجلب منفعة ولا يدفع مضره ولا فائدة فيه ، وما لا فائدة فيه لا يأمر الله به . نعم لا يأمر صاحبه إذا لم يقترب بحزنه حرم كما يحزن على المصائب كما قال النبي صلى الله عليه وسلم « إن الله لا يؤاخذ على دمع العين ولا حزن القلب ، ولكن يؤاخذ على هذا ويرحم - وأشار بيده إلى لسانه » وقال « تدمع العين ويحزن القلب ولا تقول إلا ما يرضي رب » ومنه قوله تعالى (يوسف) : ﴿ فَتَوْلِي عَنْهُمْ وَقَالَ يَا أَسْفَى عَلَى يُوسُفَ ، وَابْيَضَتْ عَيْنَاهُ مِنَ الْحَزْنِ فَهُوَ كَظِيمٌ ﴾ : وقد يقترب بالحزن ما يثاب صاحبه عليه ويحمد عليه ويكون محموداً من تلك الجهة لا من جهة الحزن ، كالحزن على مصدية في دينه وعلى مصائب المسلمين عموماً ، فهذا يثاب على ما في قلبه من حب الخير وبغض الشر وتواريع ذلك ، ولكن الحزن على ذلك إذا أفضى إلى ترك مأمور من الصبر والجهاد وجلب منفعة ودفع مضره

منها ، وإن كان حسب صاحبه رفع الإمام عنه من جهة الحزن ، وأما إن أفضى إلى ضعف القلب واحتغاله به عن فعل ما أمر الله ورسوله به كان مذموماً عليه من تلك الجهة ، وإن كان محموداً من جهة أخرى . وأما الحبة لله والتوكيل والإخلاص له ونحو ذلك فهذه كلها خير مخصوص ، وهي حسنة محبوبة في حق كل النبيين والصديقين والشهداء والصالحين . ومن قال إن هذه المقامات تكون للعامة دون الخاصة فقد غلط في ذلك إن أراد خروج الخاصة عنها ، فإن هذه لا يخرج عنها مؤمن قط ، وإنما يخرج عنها كافر ومنافق .

وقد تكلم بعضهم بكلام يبيّنا غلطه فيه وأنه تقدير في تحقير هذه المقامات من ملده » وليس هذا موضعه ، ولكن هذه المقامات ينقسم الناس فيها إلى خصوص وعموم » فلل خاصة خاصها والعامة عامتها : مثال ذلك أن هؤلاء قالوا : إن التوكيل مناضلة عن النفس في طلب القوت ، والخاص لا ينفصل عن نفسه . وقالوا : المتوكل يطلب بتوكله أمراً من الأمور ، والعارف يشهد الأمور بفروعه منها فلا يطلب شيئاً ، فيقال : أما الأول فإن التوكيل أعم من التوكيل في مصالح الدنيا ، فإن المتوكل يتوكل على الله في صلاح قلبه ودينه وحفظ لسانه وإرادته ، وهذا أهم الأمور إليه ، وهذا ينافي ربه في كل صلاة بقوله **{إياك نعبد وإياك نستعين}** كما في قوله ١٢٣ (هود) **{فأعبدك** وتوكلي عليه } وقوله (٨٨ هود و ١٠ الشورى) : **{عليه توكلت وإليه أنيب}** فهو قد جمع بين العبادة والتوكيل في عدة موضع ، لأن هذين يجمعان الدين كله ، وهذا قال من السلف : إن الله جمع الكتب المترفة في القرآن ، وجمع علم القرآن في المفصل ، وجمع علم المفصل في فاتحة الكتاب ، وجمع علم فاتحة الكتاب في قوله **{إياك نعبد وإياك نستعين}** ، وهاتان الكلمتان الجامعتان اللتان للرب والعبد كما في الحديث الصحيح الذي في صحيح مسلم عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « يقول الله سبحانه : قسمت الصلاة بيني وبين عبدى نصفين ، نصفها لي ونصفها لعبدى ، ولعبدى ما سأل ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : يقول العبد : الحمد لله رب العالمين ، يقول الله : حمدنى عبدى ، يقول العبد : الرحمن الرحيم » يقول الله : أثني على عبدى . يقول العبد مالك يوم الدين ، يقول الله : مجدنى عبدى . يقول العبد : إياك نعبد وإياك نستعين ، يقول الله : فهذه الآية بيني وبين عبدى ، ولعبدى ما سأله . يقول العبد : اهدنا الصراط المستقيم ، صراط الذين انعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين ، يقول الله : فهو لعبدى ولعبدى ما سأله »

فالرب سبحانه له نصف الشاء والخير والعبد له نصف الدعاء والطلب ، وهاتان  
جامعتان ما للرب سبحانه وما للعبد ، فإياك نعبد للرب وإياك نستعين للعبد : وفي  
الصحيحين عن معاذ رضي الله عنه قال «كنت رديفاً للنبي صلى الله عليه وسلم على حمار  
فقال : يا معاذ ، أتدركى ما حق الله على العباد ؟ قلت الله ورسوله أعلم . قال : حق الله  
على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً ، وحق العباد على الله أن لا يعذب من لا يشرك  
به » والعبادة هي الغاية التي خلق الله لها العباد من جهة أمر الله ومحبته ورضاه كما قال  
تعالى (٥٦ الذاريات) : {وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون} ، وبها أرسل الرسل  
وأنزل الكتب ، وهي اسم يجمع كمال الذل ونهايته وكمال الحب لله ونهايته ، فالحب  
الخل عن ذل والذل الخل عن حب لا يكون عبادة ، وإنما العبادة ما يجمع كمال الأمرین ،  
ولهذا كانت العبادة لا تصلح إلا لله ، وهي وإن كانت منفعة للعبد والله غنى عنها  
 فهي له من جهة محبته لها ورضاه بها ، ولهذا كان الله أشد فرحاً بتوبة العبد من الفاقد  
أراحته عليها طعامه وشرابه في أرض دوية مهلاكة إذا نام آيساً منها ثم استيقظ فوجدها ،  
فالله أشد فرحاً بتوبة عبده من هذا براحتة . وهذا يتعلق به أمور جليلة قد بسطناها  
وشرحناها في غير هذا الموضوع . والتوكّل والاستعانة للعبد لأنّه هو الوسيلة والطريق الذي  
يتّبعه مقصوده ومطلوبه من العبادة ، فالاستعانة كالدعاء والمسألة . وقد روى الطبراني  
في كتاب الدعاء عن النبي صلى الله عليه وسلم قال « يقول الله : يا ابن آدم إنما هي  
أربع واحدة لي ، وواحدة لك وواحدة بيني وبينك ، وواحدة بينك وبين خلقى . فأما التي  
لي فتُبعدني لا تشرك بي شيئاً ، وأما التي هي لك فعملك أجاز لك به أحوج ما تكون إليه ،  
وأما التي بيني وبينك فمنك الدعاء وعلى الإجابة ، وأما التي بينك وبين خلقى فأنت للناس  
ما تحب أن يأتوا إليك » . وكون هذا الله وهذا للعبد هو اعتبار تعلق الحبة والرضا  
ابتداء ، فإن العبد ابتداء يحب ويريد ما يراه ملائماً له ، والله تعالى يحب ويرضى ما هو  
الغاية المقصودة في رضاه ، وحيث الوسيلة تبعاً لذلك ، وإنما فكّل مأمور به فنفعته عائدقة  
على العبد وكل ذلك يحبه الله ويرضاه . وعلى هذا فالذى ظن أن التوكّل من المقامات  
العامة ظن أن التوكّل لا يطلب به إلا حظوظ الدنيا ، وهو غلط ، بل التوكّل في الأمور  
الدينية أعظم . وأيضاً التوكّل في الأمور الدينية التي لا تتم الواجبات والمستحبات إلا بها ،  
والزاهد فيها زاهد فيما يحبه الله ويأمر به ويرضاه ، والزهد المشروع هو ترك الرغبة  
فيما لا ينفع في الدار الآخرة ، وهو فضول المباح التي لا يستعن بها على طاعة الله ،  
كما أن الورع المشروع هو ترك ما قد يضر في الدار الآخرة وهو ترك الحرمات

والشبهات التي لا يستلزم تركها ترك ما فعله أرجح منها كالواجبات ، فأما ما ينفع في الدار الآخرة بنفسه أو على ما ينفع في الدار الآخرة فالزهد فيه ليس من الدين بل صاحبه داخل في قوله تعالى (٨٧ المائدة) : ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُحْرِمُوا طَبَابَاتِ مَا أَحْلَلَ اللَّهُ لَكُمْ ، وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ﴾ كما أن الاشتغال بفضل المباحثات هو ضد الزهد المشروع ، فإن اشتغل بها عن واجب أو بفعل حرم كان عاصيًّا ، وإلا كان منقوصاً عن درجة المقربين إلى درجة المقتضدين . وأيضاً فالتوكل هو محظوظ الله مرضيًّا مأمور به داعماً ، وما كان محبوبًا لله مرضياً مأموراً به دائمًا لا يكون من فعل المقتضدين دون المقربين . فهذه ثلاثة أوجه عن قولهم المتوكلا لا يطلب حظوظه .

وأما قوله للأمور قد فرغ منها ، فهذا نظير ما قاله بعضهم في الدعاء أنه لا حاجة إليه ، لأن المطلوب إن كان مقدراً فلا حاجة إليه ، وإن لم يكن مقدراً لم ينفع . وهذا القول من أفسد الأقوال شرعاً وعقلاً ، وكذلك قول من قال : التوكل والدعاء لا يجلب به منفعة ولا يدفع به مضره ، وإنما هو عبادة محسنة ، وإن حقيقة التوكل بمنزلة حقيقة التقويض الخض . وهذا وإن كان قاله طائفه من المشايخ فهو غلط أيضاً . وكذلك قول من قال : الدعاء إنما هو عبادة محسنة . فهذه الأقوال وما أشبهها يجمعها أصل واحد ، وهو أن هؤلاء ظنوا أن كون الأمور مقدرة مقضية يمنع أن يتوقف على أسباب مقدرة أيضاً تكون من العبد ، ولم يعلموا أن الله سبحانه يقدر الأمور ويقضيها بالأسباب التي جعلها معلقة بها من أفعال العباد وغير أفعالهم ، ولهذا كان طور قوله يوجب تعطيل الأعمال بالكلية ، وقد سئل النبي صلى الله عليه وسلم عن هذا مرات ، فأجاب عنه ، كما أخر جاه في الصحيحين عن عمران بن حصين قال «قيل لرسول الله صلى الله عليه وسلم : أعلم أهل الجنة من أهل النار؟ قال : نعم . قالوا : فقيم العمل؟ قال : كل ميسر لما خلق له» وفي الصحيحين عن علي بن أبي طالب قال «كنا في جنازة فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فجلس و معه مخضرة ، فجعل ينكث بالمحضرة في الأرض ، ثم رفع رأسه وقال : ما من نفس منفوسه إلا وقد كتب مكانها من النار أو الجنة ، إلا وقد كتبت شقيبة أو سعيدة . قال فقال رجل من القوم : يا نبي الله أفلأ ننكث على كتابنا وندع العمل؟ فلن كان من أهل السعادة ليكونن إلى السعادة ، ومن كان من أهل الشقاوة ليكونن إلى الشقاوة . قال : اعملوا ، فكل ميسر لما خلق له : أما أهل السعادة فييسرون للسعادة ، وأما أهل الشقاوة فييسرون للشقاوة . ثم قال نبى الله صلى الله عليه وسلم (٥ الليل) : ﴿فَمَا مَنْ أَعْطَيْتُ مِنْ أَنْتَ وَصَدَقْتُ بِالْحَسْنَى﴾

فسيسره لليسرى ، وأما من بخل واستغنى وكذب بالحسنى فسيسره للعسرى }  
 أخرجه الجماعة في الصحاح والسنن والمسانيد : وروى الترمذى « أن النبي صلى الله  
 عليه وسلم سئل فقيل : يا رسول الله أرأيت أدوية نتداوى بها ، ورقى نسترق بها ،  
 وتقى نتفقها ، أترد من قدر الله شيئاً؟ فقال : هي من قدر الله » ، وقد جاء هذا المعنى  
 عن النبي صلى الله عليه وسلم في عدة أحاديث : فبين صلى الله عليه وسلم أن تقدم العلم  
 والكتاب بالسعيد والشقي لا ينافي أن تكون سعادة هذا بالأعمال الصالحة وشقاوة هذا  
 بالأعمال السيئة ، فإنه سبحانه يعلم الأمور على ما هي عليه ، وكذلك يكتبهما ، فهو يعلم  
 أن السعيد يسعد بالأعمال الصالحة ، والشقي يشقى بالأعمال السيئة ، فمن كان سعيداً ييس  
 للأعمال الصالحة ، والشقي يشقى بالأعمال السيئة ، فمن كان للأعمال السيئة التي تقتضي  
 الشقاوة ، كلاماً ميسراً لما خلق له ، وهو ما يصير إليه من مشيئة الله العامة الكونية  
 التي ذكرها الله سبحانه في كتابه في قوله تعالى ( ١١٨ هود ) : ﴿ وَلَا يَرَوْنَ مُخْتَلِفِينَ  
 إِلَّا مَنْ رَحِمَ اللَّهُ رَحِيمٌ ، وَلَذِكْرُ خَلْقِهِمْ ﴾

وأما ما خلقوا له من حبة الله ورضاه وهو إرادته الدينية وأمره بمحاجتها فذلك  
 مذكور في قوله ( ٥٦ الذاريات ) : ﴿ وَمَا خَلَقْتَ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ ﴾ والله  
 سبحانه قد بين في كتابه في كل واحدة من الكلمات والأمر والإرادة والإذن والكتاب  
 والحكم والقضاء والتحريم ونحو ذلك مما هو ديني موافقته لحبة الله ورضاه وأمره  
 الشرعي ، وما هو كوني موافقته لمشيئة الكونية : مثال ذلك أنه قال في الأمر الدينى  
 ( ٩٠ النحل ) : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَإِلْحَانَ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى ﴾ وقال تعالى ( ٥٨  
 النساء ) : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤْتُوا الْأَمَانَاتَ إِلَى أَهْلِهَا ﴾ ونحو ذلك . وقال في الكونى  
 ( ٨٢ يس ) : ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ وكذلك قوله  
 ( ١٦ الإسراء ) : ﴿ وَإِذَا أَرَدْنَا أَنْ نَهْلِكَ قَرْيَةً أَمْرَنَا مُتَرْفِهَا فَفَسَقُوا فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ ﴾  
 على أحد الأقوال في هذه الآية . وقال في الإرادة الدينية ( ١٨٥ البقرة ) : ﴿ يَرِيدُ اللَّهُ  
 بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يَرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ ، ( ٢٦ النساء ) : ﴿ يَرِيدُ اللَّهُ لِيَبْيَنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سَبَّنَ  
 الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ ، ( ٦ المائدة ) : ﴿ مَا يَرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ  
 عَلَيْكُمْ مِنْ حَرْجٍ وَلَكُمْ يَرِيدُ لِيَطَهُرُكُمْ ﴾ . وقال في الإرادات الكونية ( ٢٥٣ البقرة ) :  
 ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَقْتَلُوا وَلَكُنَّ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يَرِيدُ ﴾ وقال ( ١٢٥ الأنعام ) : ﴿ فَنَّ يَرِدُ اللَّهُ  
 أَنْ يَهْدِيَهُ يَشْرَحَ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامَ ، وَمَنْ يَرِدُ أَنْ يَضْلِلَهُ يَجْعَلَ صَدْرَهُ ضَيْقَانًا حَرْجًا كَانَمَا  
 يَصْعُدُ فِي السَّمَاءِ ﴾ ، وقال نوح عليه السلام ( ٣٤ هود ) : ﴿ وَلَا يَنْفَعُكُمْ نَصْحِيَّ إِنَّ

أردت أن أنصح لكم إن كان الله يريد أن يغويكم》， وقال (٨٢ يس) : ﴿إِنَّمَا أُمْرُهُ  
إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾ ، وقال في الإذن الديني (٥ الحشر) : ﴿مَا قطَعْتُمْ  
مِنْ لِيَّنَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَى أَصْوَلِهَا فَبِإِذْنِ اللَّهِ﴾ ، وقال في الكوافر (١٠٢ البقرة) :  
﴿وَمَا هُمْ بِضَارِّينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ﴾ ، وقال في القضاء الديني (٢٣ الإسراء) :  
﴿وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيمَانَ﴾ أَيْ أَمْرٍ ، وقال في الكوافر (١٢ فصلت) : ﴿فَقَضَاهُنَّ  
سَبْعَ سَمَاوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ﴾ ، وقال في الحكم الديني (أول المائدة) : ﴿أَحْلَتْ لَكُمْ  
بِهِمْمَةَ الْأَنْعَامِ إِلَّا مَا يَتْلُى عَلَيْكُمْ غَيْرَ حُلْيِ الصَّيْدِ وَأَنْتُمْ حَرَمٌ، إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ مَا يَرِيدُ﴾  
وقال (١٠ المحتضة) : ﴿ذَلِكُمْ حُكْمُ اللَّهِ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ﴾ ، وقال في الكوافر (٨٠ يوسف)  
عن ابن يعقوب : (فَلنْ أَبْرُحُ الْأَرْضَ حَتَّى يَأْذُنَ لِي أَبِي أَوْ يَحْكُمَ اللَّهُ لِي) ، وهو خير  
الحاكمين﴾ ، وقال (١١٢ الأنبياء) : ﴿قَالَ رَبُّهُ أَحْكَمَ بِالْحَقِّ، وَرَبُّنَا الرَّحْمَنُ  
الْمُسْتَعَنُ عَلَى مَا تَصْنَعُونَ﴾ ، وقال في التحرير الديني (٣ المائدة) : ﴿حَرَمَتْ عَلَيْكُمْ  
الْمِيَّتَةَ وَالدَّمَ وَلَمْ يَخْزِرُ﴾ ، (٢٣ النساء) : ﴿حَرَمَتْ عَلَيْكُمْ أَمْهَاتِكُمْ وَبَنَاتِكُمْ﴾  
الآلية ، وقال في التحرير الكوافي (٢٦ المائدة) : ﴿فَلَنْ يَحْرُمَهُ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً يَتَبَاهُونَ  
فِي الْأَرْضِ﴾ . وقال في الكلمات الدينية (١٢٤ البقرة) : ﴿وَإِذَا ابْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ  
بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ﴾ ، وقال في الكوافية (١٣٧ الأعراف) : ﴿وَتَمَّتْ كَلِمةُ رَبِّكَ الْحَسْنِي  
عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ بِمَا صَبَرُوا﴾ . ومنه قوله صلى الله عليه وسلم المستفيض عنه من وجوهه  
في الصحاح والسنن والمسانيد أنه كان يقول «أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَاتِ الَّتِي لَا يَجِدُهُنَّ  
بِرٌّ وَلَا فَاجِرٌ» . ومن المعلوم أن هذا هو الكوافي الذي لا يخرج منه شيء عن مشيته  
وتكونيه ، وأما الكلمات الدينية فقد خالفها الكفار بمعصيته .

والمقصود هنا أنه صلى الله عليه وسلم بين أن العواقب التي خلق لها الناس سعادة  
وشقاوة ييسرون لها بالأعمال التي يصيرون بها إلى ذلك ، كما أن سائر الخلوقات كذلك ،  
 فهو سبحانه خلق الولد وسائر الحيوان في الأرحام بما يقدره من اجتماع الأبوين على  
النِّكاح واجتماع الماءين في الرحم ؛ فلو قال الإنسان : أنا أتوكل ولا أطأ زوجتي ،  
فإن كان قد قضى لي بولد وإلا لم يوجد ولا حاجة إلى وطء ، كان أحمق ، بخلاف  
ما إذا وطى وعزل الماء فإن عزل الماء لا يمنع انعقاد الولد إذا شاء الله ، إذ قد يخرج  
غير اختياره ، وقد ثبت في الصحيح عن أبي سعيد الخدري قال «خرجنا مع رسول  
الله صلى الله عليه وسلم في غزوة بني المصطلق ، فأصبينا سرايا من العرب ، فاشتبينا  
النساء ، واستندت علينا العزبة وأحببنا العزل ، فسألنا عن ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم

فقال : ما عليكم ألا تفعلوا ، فإن الله قد كتب ما هو خالق إلى يوم القيمة » وفي صحيح مسلم عن جابر « إن رجلاً أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال : إن لي بخارية هي خادمتنا وسانينتنا في التخل ، وأنا أطوف عليها وأكره أن تحمل ، فقال : أعزل عنها إن شئت ، فإنها سبأتها ما قدر لها » وهذا مع أن الله سبحانه قادر على ما قد فعله من خلق الإنسان من غير أبوين كما خلق آدم ، ومن خلقه من أب فقط كما خلق حواء من ضلع آدم الصغير ، ومن خلقه من أم فقط كما خلق المسيح بن مريم عليه السلام ، لكن خلق ذلك بأسباب أخرى غير معتادة . وهذا الموضع وإن كان إنما يمحجه الزنادقة المعطلون للشائع فقد وقع في كثير من (١) ، وكثير من المشايخ المعظمين يسترسل أحدهم مع القدر غير محقق لما أمر به وهي عنه ، ويجعل ذلك من باب التفويض والتوكيل ويجرى مع الحقيقة القدرة ، ويعجب أن قول القائل : ينبغي للعبد أن يكون مع الله كالميت بين يدي الناس يتضمن ترك العمل بالأمر والنهي حتى يترك ما أمر به وي فعل ما هي عنه ، وحتى يضعف عنده النور والفرقان الذي يفرق به بين ما أمر الله به وأحبه وأرضاه وبين ما نهى عنه وأبغضه وسخطه ، فيسوى بين ما فرق الله بينه ، قال تعالى (٢١ الجاثية) : {أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيِّئَاتِ أَنْ نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَوَاءٌ مُحَايِّمٌ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنٍ} و قال تعالى (٣٥ القلم) : {أَفَنَجِعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ؟ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ} ؟ و قال تعالى (٢٨ ص) : {أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ ، أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَقْبِلِينَ كَالْفَجَارِ} ؟ و قال تعالى (٩ الزمر) : {قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ} ؟ و قال تعالى (١٩ فاطر) : {وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ وَلَا الظَّلَمَاتُ وَلَا النُّورُ وَلَا الظُّلُلُ وَلَا الْحَرُورُ ، وَمَا يَسْتَوِي الْأَحْيَاءُ وَلَا الْأَمْوَاتُ ، إِنَّ اللَّهَ يَسْمَعُ مِنْ يَشَاءُ ، وَمَا أَنْتَ بِمُسْمَعٍ مِنْ فِي الْقَبُورِ} وأمثال ذلك ، حتى يفضي الأمر بغلتهم إلى عدم التمييز بين الأمر بالأمر النبوى الإلهى الفرقانى الشرعى الذى دل عليه الكتاب والسنّة ، وبين ما يكون فى الوجوه من الأحوال التي تجرى على أيدي الكفار والفحار ، فيشهدون وجه الجمع من جهة الجمع بقضاء الله وقدره وربوبيته وإرادته العامة وأنه داخل في ملكه ، ولا يشهدون وجه الفرق الذى فرق الله به بين أوليائه وأعدائه والأبرار والفحار والمؤمنين والكافرين وأهل الطاعة الذين أطاعوا أمره الدينى وأهل العصبية الذين عصوا هذا الأمر ،

(١) كذا النسخة .

ويشهدون في ذلك بكلمات مجملة نقلت عن بعض الأشياخ ، أو بعض غلطات بعضهم . وهذا أصل عظيم من أعظم ما يجب الاعتناء به على أهل طريق الله السالكين سبيل إرادة الدين يريدون وجهه ، فإنه قد دخل بسبب إهمال ذلك على طوائف منهم من الكفر والفسق والعصيان ما لا يعلمه إلا الله ، حتى يصيروا معاونين على البغي والعدوان المسلمين في الأرض من أهل الظلم والعلو ، الذين يتوجهون بقولهم في معاونة من يهونه من أهل العلو في الأرض والفساد ظانين أنهم إذا كانت لهم أحوال أثروا بها في ذلك من أولياء الله ، فإن القلوب لها من التأثير أعظم مما للأبدان ، لكن إن كانت صالحة كان تأثيرها صالحًا وإن كانت فاسدة كان تأثيرها فاسدًا ، فالاحوال يكون تأثيرها محبوبياً لله تارة ومكروهاً لله أخرى ، وقد تكلم الفقهاء على وجوب القود على من يقتل بغیره في الباطن حيث يجب القود في ذلك ، ويستشهدون ببواطنهم وقاويمهم الأمر الكوني ، ويعملون مجرد خرق العادة لأحدهم بكشف لهم أو بتأثير يوافق إرادته هو كرامة من الله له ، ولا يعلمون أنه في الحقيقة إهانة ، وأن الكرامة لزوم الاستقامة ، وأن الله لم يكرم عبده بكرامة أعظم من موافقته فيما يحبه ويرضاه ، وهو طاعة وطاعة رسوله وموالاة أوليائه ومعاداة أعدائه ، وهم أولياء الله الذين قال الله فيهم (٦٢ يومن ) : ﴿ ألا إن أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون ﴾ فإن كانوا موافقين له فيما أوجبه عليهم فهم من المقصدين ، وإن كانوا موافقين فيما أوجبه وأحبه لهم من المقربين ، مع أن كل واجب محبوب وليس كل محبوب واجباً . وأما ما يتلى الله به عبده من الشر بخرق العادة أو بغیرها أو بالضراء فليس ذلك لأجل كرامة العبد على ربه ولا هو انه عليه ، بل قد يسعد بها أقوام إذا أطاعوه في ذلك ، وقد يشقى بها قوم إذا عصوه في ذلك . قال الله تعالى (١٥ الفجر ) : ﴿ فَإِمَّا إِنْسَانٌ إِذَا مَا أُبْلَاهَ رَبِّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعْمَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَمْنِ ، وَإِمَّا إِذَا مَا أُبْلَاهَ فَقَدْرَ عَلِيهِ رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَهَانَنِ ، كَلَّا ﴾

ولهذا كان الناس في هذه الأمور على ثلاثة أقسام : قسم ترتفع درجاتهم بخرق العادة إذا استعملوها في الطاعة . وقسم يتعرضون بها لعذاب الله إذا استعملوها في معصية الله كبلعام وغيره . وقسم تكون في حقهم بمنزلة المباحثات . والقسم الأول هم المؤمنون حقاً المتبعون لتبنيهم سيد ولد آدم الذي إنما كانت خوارقه لحجية يقيم بها دين الله ، أو لحاجة يستعين بها على طاعة الله .

ولكثرة الغلط في هذا الأصل نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الاسترسال

مع القدر بدون الحرث على فعل المأمور الذى ينفع العبد ، فروى مسلم في صحيحه عن أبي هريرة قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : المؤمن القوى خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف ، وفي كل خير ، احرث على ما ينفعك ، واستعن بالله ولا تعجزن ، وإن أصابك شيء فلا تقل : لو أنى فعلت كذا وكذا ، ولكن قل : قدر الله ، وما شاء فعل ، فإن (لو) تفتح عمل الشيطان » وفي سنن أبي داود « أن رجلاً اختصاً إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقضى على أحدهما ، فقال المقصى عليه : حسبي الله ونعم الوكيل . فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : إن الله يلوم على العجز ، ولكن عليك بالكيس ، فإذا غلبت أمر فقل حسبي الله ونعم الوكيل » فأمر النبي صلى الله عليه وسلم المؤمن أن يحرث على ما ينفعه وأن يستعين بالله ، وهذا مطابق لقوله {إياك نعبد وإياك نستعين} قوله (١٢٣ هود) : {فاعبده وتوكل عليه} فإن الحرص على ما ينفع العبد هو طاعة الله وعبادته ، إذ النافع له هو طاعة الله ، ولا شيء أنفع له من ذلك ، وكل ما يستعان به على الطاعة فهو طاعة وإن كان من جنس المباح ، قال النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح لسعد « إنك لن تنفق نفقة تتبغى بها وجه الله إلا أزدت بها درجة ورفة ، حتى اللقمة تضيعها في أمر أئمتك » فأخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن الله يلوم على العجز الذي هو ضد الكيس ، وهو التفريط فيما يؤمر بفعله ، فإن ذلك ينافي القدرة المقارنة لل فعل ، وإن كان لا ينافي القدرة المقدمة التي هي مناط الأمر والنهي ، فإن الاستطاعة التي توجب الفعل وتكون مقارنة له لا تصاحح إلا لقدرها كما ذكرها في قوله (٢٠ هود) : {ما كانوا يستطيعون السمع} وقوله (١٠١ الكهف) : {وكانوا لا يستطيعون سمعاً} وأما الاستطاعة التي يتعلق بها الأمر والنهي فتلك قد يقترن بها الفعل وقد لا يقترن ، كما في قوله (٩٧ آل عمران) : {وله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلاً} ، وقوله صلى الله عليه وسلم لعمر أن « صل قائماً ، فإن لم تستطع فقاعداً ، فإن لم تستطع فعلى جنبك » .

فهذا الموضع قد انقسم الناس فيه على أربعة أقسام :

قوم ينظرون إلى جانب الأمر والنهي والعبادة والطاعة ، شاهدين لأوهيته سبحانه الذي أمروا أن يعبدوه ، ولا ينظروا إلى جانب القضاء والقدر والتوكيل والاستعانتة . وهو حال كثير من المتفقهة المتبعده ، فهم مع حسن قصدتهم وتعظيمهم لحرمات الله وشعائره يغلب عليهم الضعف والعجز والخذلان ، والاستعانتة بالله والتوكيل عليه وبالجاء إليه والدعا له هي التي تقوى العبد وتيسّر عليه الأمور ، ولهذا قال بعض

السلف : من سره أن يكون أقوى الناس فليتوكل على الله . وفي الصحيحين عن عبد الله بن عمرو « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم صفتة في التوراة : إنا أرسلناك شاهداً ومبشراً ونذيراً ، وحرزاً للأميين . أنت عبدى ورسولى ، سميتك المتكفل ، ليس بفظ ولا غليظ ولا صحاب في الأسواق ، ولا يجزى بانسية المسئلة ، ولكن يجزى بالسيئة الحسنة ويغفر ، ولن أبغضه حتى أقيم به الملة العوجاء ، فأفتح بك أعيناً عميأً وأذاناً صماً وقلوباً غلباً بأن يقووا : لا إله إلا الله ، وهذا روى أن حملة العرش إنما أطافوا حمل العرش بقولهم : لا حول ولا قوة إلا بالله . وفي الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم « أنها كنز من كنوز الجنة » قال تعالى ( الطلاق ) : ﴿ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ وقال تعالى ( آل عمران ) : ﴿ الَّذِينَ قَالُوا لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشُوهُمْ ، فَزَادُهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ - إِلَى قَوْلِهِ - فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ ، وفي صحيح البخاري عن ابن عباس في قوله ﴿ وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ ﴾ : قالها إبراهيم الخليل حين ألقى في النار ، وقالها محمد حين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم .

وقد ثان يشهدون ربوبية الحق وافتقارهم إليه ، ويستعينون بها على أهوائهم وأذواقهم ، غير ناظرين إلى حقيقة أمره ونهيه ، ورضاه وغضبه ومحبته . وهذا حال كثير من المتفقرة والمتصوفة . وهذا كثيراً ما يعملون على الأحوال التي يتصرفون بها في الوجود ، لا يقصدون ما يرضي الرب ويحبه . وكثيراً ما يغلطون فيظنون أن معصيته هي مرضاته فيعودون إلى تعطيل الأمر والنهي ، ويسمون هذا حقيقة ، ويطبلون أن هذه الحقيقة الأمريكية الدينية هي التي تحوى مرضاته الرب ومحبته وأمره ونهيه ظاهراً وباطناً . وهؤلاء كثيراً ما يسلبون أحواتهم ، وقد يعودون إلى نوع من المعاصي والفسق ، بل كثير منهم يرتد عن الإسلام لأن العاقبة للتقوى ، ومن لم يقف عند أمر الله ونهيه فليس من المتقين ، فهم يقعون في بعض ما وقع المشركون فيه تارة من بدعة يظلونها شرعاً ، وتارة في الاحتجاج بالقدر على الأمر ، والله تعالى لما ذكر ما ذم به المشركون في سورة الأنعام ذكر ما ابتدعوه في الدين وجعلوه شرعاً كما قال تعالى ( الأعراف ) : ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَاحْشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَانَا وَاللَّهُ أَمْرَنَا بِهَا ، قَلْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ ﴾ وقد ذمهم على أن حرموا مالم يحرمه الله وأن شرعوا مالم يشرعه الله ، وذكر الاحتجاج بهم بالقدر . قوله ( الأنعام ) : ﴿ لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكَنَا وَلَا آبَاؤُنَا وَلَا حَرَمَنَا مِنْ شَيْءٍ ﴾ ونظيرها في النحل ويس والزخرف ، وهؤلاء يكونون فيهم شبهة في هذا وهذا .

وأما القسم الثالث - وهو من أعرض عن عبادة الله واستعانته به - فهو لاء شر الأقسام .

والقسم الرابع هو القسم المحمد ، وهو حال الذين حققوا ﴿إياك نعبد وإياك نستعين﴾ ، قوله (١٢٣ هود) : ﴿فاعبده وتوكل عليه﴾ ، فاستعنوا به على طاعته ، وشهدوا أنه إلههم الذي لا يجوز أن يعبدوا إلا إياه وطاعة رسوله ، وأنه ربهم الذي ليس لهم من دونه ولِي ولا شفيع وأنه (٢ فاطر) : ﴿ما يفتح الله للناس من رحمة فلا ممكث لها ، وما يسلك فلا مرسل له من بعده﴾ ، (١٠٧ يونس) : ﴿ وإن يمسك الله بضر فلا كاشف له إلا هو ، وإن بردك بخير فلا راد لفضله﴾ ، (٣٨ الزمر) : ﴿قل أفرأيت ما تدعون من دون الله ، إن أرادني الله بضر هل هن كاشفات ضره ، أو أرادني برحمة هل هن ممسكات رحمته﴾ ؟ ولهذا قال طائفة من العلماء : الالتفات إلى الأسباب شرك في التوحيد ، ومحو الأسباب أن تكون أسباباً نقص في العقل ، والإعراض عن الأسباب بالكلية قدح في الشرع ، وإنما التوكل المأمور به ما يجتمع فيه مقتضى التوحيد والعقل والشرع . فقد بين أن من ظن التوكل من مقامات عامة أهل الطريق فقد غلط غلطًا شديداً وإن كان من أعيان المشايخ كصاحب «علم المقامات» ، وهو من أجل المشايخ ، وأخذ ذلك عنه صاحب «محاسن المجالس» وأظهر ضعف حجته ، فن قال ذلك (قال) : إن المطلوب به حظ العامة فقط ، وظنه أنه لافائدة له في تحصيل المقصود ، وهذه حال من جعل الدعاء كذلك ، وذلك بمنزلة من جعل الأفعال المأمور بها كذلك ، كمن اشتغل بالتوكل بما يجب عليه من الأسباب التي هي عبادة الله وطاعة مأمور بها ، فإن غلط هذا من ترك الأسباب المأمور بها التي هي داخلة في قوله (١٢٣ هود) : ﴿فاعبده وتوكل عليه﴾ ، كغلط الأول في ترك التوكل المأمور به الذي هو داخل في قوله ﴿فاعبده وتوكل عليه﴾ . لكن يقال : من كان توكله على الله ودعاؤه له هو في حصول مباحثاته فهو من العامة ، وإن كان في حصول مستحبات وواجبات ، فهو من الخاصة كما أن من دعاه وتوكل عليه في حصول محرامات فهو ظالم لنفسه ، ومن أعرض عن التوكل فهو عاص لـ الله ورسوله بل خارج عن حقيقة الإيمان ، فكيف يكون هذا المقام لل خاصة ؟ قال الله تعالى (٨٤ يونس) : ﴿وقال موسى يا قوم إن كنتم آمنتם بالله فعليه توكلوا إن كنتم مسلمين﴾ وقال تعالى (١٦٠ آل عمران) : ﴿إن ينصركم الله فلا غالب لكم ، وإن يخذلكم فمن ذا الذي ينصركم من بعده﴾ ؟ وقال (١٢ إبراهيم) : ﴿وعلى الله فليتوكل المؤمنون﴾ ، وقال تعالى

(٣٨ الزمر) : ﴿ قل أفرأيتم ما تدعون من دون الله ، إن أرادني الله بضر هل هن كاشفات ضره – إلى قوله – قل حسبي الله ، عليه يتوكّل المتكاون ﴾ وقد ذكر الله هذه الكلمة (حسبي الله) في جلب المنفعة تارة وفي دفع المضرة أخرى ، فالأول قوله (٥٩ التوبه) : ﴿ ولو أنهم رضوا ما آتاهم الله ورسوله وقالوا حسبنا الله سبّوتنا الله من فضله ورسوله ﴾ الآية ، والثانية قوله (١٧٣ آل عمران) : ﴿ الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم فزادهم إيماناً ، وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل ﴾ وفي قوله (٦٢ الأنفال) : ﴿ وإن يريدوا أن يخدعوك فإن حسيبك الله ﴾ وقوله (٥٩ التوبه) : ﴿ ولو أنهم رضوا ما آتاهم الله ورسوله وقالوا حسبنا الله سبّوتنا الله من فضله ورسوله ﴾ الآية يتضمن الأمر بالرضا والتوكّل ، والرضا والتوكّل يكتفان المقدور ، فالتوكل قبل وقوعه والرضا بعد وقوعه ، ولهذا كان النبي صلى الله عليه وسلم يقول في الصلاة « اللهم بعلّمك الغيب ، وبقدرتك على الخلق ، أحيي ما علمت الحياة خيراً لي ، وتونّي إذا كانت الوفاة خيراً لي . اللهم إني أسألك خشيتك في الغيب والشهادة ، وأسألك كلّمة الحق في الغصب والرضا ، وأسألك القصد في الفقر والغنى ، وأسألك نعيمًا لا ينفد ، وأسألك قرة عين لا تنقطع . اللهم إني أسألك الرضا بعد القضاء ، وأسألك برد العيش بعد الموت ، وأسألك لذة النظر إلى وجهك والشوق إلى لقائك ، من غير ضراء مضرة ولا فتنه مضلة . اللهم زينا بزينة الإيمان ، واجعلنا هداة مهتدين » رواه أحمد والنسائي بن حديث عمّار بن ياسر . وأما ما يكون قبل القضاء فهو عزم على الرضا لا حقيقة للرضا ، ولهذا كان طائفة من المشايخ يعزّمون على الرضا قبل وقوع البلاء ، فإذا وقع انفسحت عزائمهم ، كما يقع نحو ذلك في الصبر وغيره ، كما قال تعالى (١٤٣ آل عمران) : ﴿ ولقد كنت تمنون الموت من قبل أن تلقوه ، فقد رأيتموه وأنتم ننظرؤن ﴾ وقال تعالى (٣ الصاف) : ﴿ يا أيها الذين آمنوا لم تقولون مالا تفعلون ، كبر مقتاً عند الله أن تقولوا مالا تفعلون ، إن الله يحبّ الذين يقاتلون في سبيله صفاً كأنهم بنيان مرصوصون ﴾ نزلت هذه الآية لما قالوا : لو علمنا أى الأعمال أحب إلى الله لعملناه ، فأنزّل الله آية الجهاد فكرهه من كرهه ، ولهذا كره للمرء أن يتعرض للبلاء بأن يوجب على نفسه ما لا يوجبه الشارع عليه بالعهد والنذر ونحو ذلك ، أو يطلب ولایة ، أو يقدم على بلد فيه طاعون ، كما ثبت في الصحيحين من غير وجہ عن النبي صلی الله عليه وسلم أنه نهى عن النذر وقال « إنه لا يأتی بخیر ، وإنما يستخرج به من البخل » ، وثبت عنه في الصحيحين أنه قال لعبد الرحمن بن سمرة

« لا تسأل الإمارة ، فإنك إن أعطيتها عن مسألة وكلت إليها ، وإن أعطيتها من غير مسألة أعننت عليها . وإذا حلفت على يمين فرأيت غيرها خيراً منها فأنت الذي هو خير وكفر عن يمينك » ، وثبت عنه في الصحيحين أنه قال في الطاعون « إذا سمعت به بأرض . فلا تقدموا عليه ، وإذا وقع بأرض وأنتم بها فلا تخروا منها » ، وثبت في الصحيحين أنه قال « لا تتمنوا لقاء العدو ، واسألاوا الله العافية . ولكن إذا لقيتموه فاصبروا ، واعلموا أن الجنة تحت ظلال السيف » وأمثال ذلك مما يقتضي أن الإنسان لا ينبغي له أن يسعى فيما يوجب عليه أشياء فيدخل بالوفاء ، كما يفعل كثير من يعاهد الله عهوداً على أمور ، وغالب هؤلاء يبتلون بتفص العهود .

وينبغي أن الإنسان إذا اتبى فعليه أن يصبر ويثبت ولا يكل حتى يكون من الرجال المؤمن القائمين بالواجبات ، ولابد في جميع ذلك من « الصبر » . وهذا كان الصبر وأرجأً باتفاق المسلمين على أداء الواجبات وترك المحظورات . ويدخل في ذلك الصبر على المصائب عن أن يخرج ، والصبر عن اتباع أهواء النفس فيما نهى الله عنه . وقد ذكر الله الصبر في كتابه في أكثر من تسعين موضعًا ، وقرنه بالصلة في قوله (٤٥ البقرة) : { واستعينوا بالصبر والصلوة ، وإنها لكثيرة إلا على الخاشعين } ، (١٥٣ البقرة) : { استعينوا بالصبر والصلوة إن الله مع الصابرين } ، وقوله (١١٥ هود) : { وأقم الصلاة طرق النهار وزلقها من الليل – إلى قوله – واصبر فإن الله لا يضيع أجر الحسنين } ، (١٣٠ طه) : { فاصبر على ما يقولون ، وسبيح بحمد ربك قبل طلوع الشمس وقبل غروبها } ، (٥٥ غافر) : { فاصبر إن وعد الله حق واستغفر للذينك الآية . وجعل الإمامة في الدين موروثة عن الصبر واليقين بقوله (٢٤ السجدة) : { وجعلناهم أئمة يهدون بأمرنا لما صبروا ، وكانوا بآياتنا يوقنون } فإن الدين كله علم بالحق وعمل به ، فالعمل به لابد فيه من الصبر ، بل وطلب علمه يحتاج إلى الصبر ، كما قال معاذ بن جبل : عليكم بالعلم فإن طلبه لله عبادة ، ومعرفته خشية ، والبحث عنه جهاد ، وتعلمه من لا يعلمه صدقة ، ومذاكرته تسبيح . به يعرف الله ويعبد ، به يمجد ويوحد ، يرفع الله بالعلم أقواماً يجعلهم للناس قادة وأئمة يهدون بهم وينهبون إلى رأيهم ، فجعل البحث عن العلم من الجهاد ولابد في الجهاد من الصبر ، وهذا قال تعالى { والعصر ، إن الإنسان لن يخسر ، إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وتواصوا بالحق وتواصوا بالصبر } وقال تعالى (٤٥ ص) : { واذكر عبادنا إبراهيم وإسحاق . ويعقوب أولى الأيدي والأبصار } فالعلم النافع هو أصل المدى ، والعمل بالحق هو

الرشاد ، وضد الأول هو الصلال ، وضد الثاني هو انغي ، والصلال العمل بغير علم ، والغى إتباع الهوى . قال تعالى ﴿ والنجم إذا هوى ما ضل صاحبكم وما غوى ﴾ فلا ينال المدى إلا بالعلم ولا ينال الرشاد إلا بالصبر ؛ ولهذا قال علي : ألا إن الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد ، فإذا انقطع الرأس بان الجسد ، ثم رفع صوته فقال : ألا إيمان لمن لا صبر له ؟

وأما « الرضا » فقد تنازع العلماء والمشايخ من أصحاب الإمام أحمد وغيرهم في « الرضا بالقضاء » هل هو واجب أو مستحب ؟ على قولين . فعلى الأول يكون من أعمال المقتضدين ، وعلى الثاني يكون من أعمال المقربين . قال عمر بن عبد العزيز : الرضا عزيز ، ولكنه معول المؤمن . وقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال لابن عباس « إن استطعت أن تعمل لله بارضا مع اليقين فافعل ، فإن لم تستطع فإن في الصبر على ما تكره خيراً كثيراً . ولهذا لم يحي في القرآن إلا مدح الراضين لا إيجاب ذلك ، وهذا في الرضا فيما يفعاه الرب بعده من المصائب كالمرض والفقير والزلزال كما قال تعالى (١٧٧ البقرة) : ﴿ والصابرين في اليساء والضراء وحين اليساء ﴾

وقال (٢١٤ البقرة) : ألم حسبتم أن تدخلوا الجنة ولما يأتكم مثل الذين خلوا من قبلكم مستهم اليساء والضراء وزلزاً ﴿ فاليساء في الأموال ، والضراء في الأبدان ، والزلزال في القلوب : وأما « الرضا بما أمر الله به » فأصله واجب ، وهو من الإيمان ، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث « ذاق طعم الإيمان من رضي بالله ربأ ، وبالإسلام ديناً ، وبمحمد نبياً » ، وهو من توسيع الحبة كما سندكره إن شاء الله تعالى . وقال (٦٥ النساء) : ﴿ فلا وربك لا يؤمدون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ، ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً مما قضيت ، ويسلموا تسليماً ﴾ ، وقال تعالى (٥٩ التوبة) ولو أنهم رضوا ما آتاهم الله ورسوله وقالوا حسبنا الله الآية . وقال تعالى (٢٨ محمد) : ﴿ ذلك بأنهم اتبعوا ما أحيط الله وكرهوا رضوانه ، فأحبط أعمالهم ﴾ وقال (٥٤ التوبة) : ﴿ وما منعهم أن تقبل منهم نفقاتهم إلا أنهم كفروا بالله وبرسوله ، ولا يأتون الصلاة إلا وهم كسالى ، ولا ينفقون إلا وهم كارهون ﴾ . ومن النوع الأول ما رواه أحمد والترمذى وغيرهما عن سعد عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « من سعادة ابن آدم استخارته لله ، ورضاه بما قسم الله له ، ومن شقاوة ابن آدم ترك استخارته لله ، ومحظه بما يقسم الله له » . وأما الرضا بالمنهيات - من الكفر والفسق والعصيان - فأكثر العلماء يقولون لا يشرع الرضا بها إذ هي كما لا تشرع محبتها ، فإن الله سبحانه

لا يرضها ولا يحبها وإن كان قدرها وقضائها كما قال سبحانه (٢٠٥ البقرة) : ﴿وَاللهُ  
 لا يحبّ الفساد﴾ وقال تعالى (٧ الزمر) : ﴿وَلا يرضى لعباده الكفر﴾ بل يسخطه  
 كما قال تعالى (٢٨ محمد) : ﴿ذلِكَ بِأَنَّهُمْ اتَّبَعُوا مَا أَنْسَطَ اللَّهُ وَكَرِهُوا رَضْوَانَهُ،  
 فَأَحْبَطُ أَعْمَالَهُمْ﴾ . وقالت طائفة : ترضى من جهة كونها مضافة إلى الله خلقاً ، وتسخط  
 من جهة كونها مضافة إلى العبد فعلاً وكسباً . وهذا الابناني الذي قبله ، بل هما يعودان  
 إلى أصل واحد ، وهو سبحانه قدر الأشياء حكمة ، فهي لاعتبار تلك الحكمة محبوبة  
 مرضية ، وقد تكون في نفسها مكرورة ومسخوطة ، إذ الشيء الواحد يجتمع  
 فيه وصفان : يحب من أحدهما ، ويكره من الآخر ، كما في الحديث الصحيح  
 «ما ترددت عن شيء أنا فاعله تردد عن قبض نفس عبدي المؤمن ، يكره الموت  
 وأكره مساعته ، ولابد له منه». وأما من قال بالرضا بالقضاء الذي هو وصف الله  
 فعله لا بالمضي الذي هو مفعوله فهو خروج منه عن مقصود الكلام ، فإن الكلام  
 ليس بالقضاء فيما يقوم بذلك الرب تعالى من صفاتاته وأفعاله ، وإنما الكلام في الرضا  
 بمحمولاته . والكلام فيما يتعلق بهذا قد بناه في غير هذا الموضوع . و «الرضا»  
 وإن كان من أعمال القلوب فكماله هو الحمد ، حتى إن بعضهم فسر الحمد بالرضا .  
 وهذا جاء في الكتاب والسنة حمد الله على كل حال ، وذلك يتضمن بمقتضياته .  
 وفي الحديث «أول من يدعى إلى الجنة الحمادون الذين يحملون الله في السراء والضراء»  
 . وروى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه «كان إذا أتااه الأمر يسره قال : الحمد لله الذي  
 ينعمته تم الصالحت ، وإذا أتااه الأمر الذي يسوئه قال : الحمد لله على كل حال» .  
 وفي مسنـد الإمام أحمد عن أبي موسى الأشعـرى عن النبي صلى الله عليه وسلم قال  
 «إذا قبض ولد العبد يقول الله لملائكته : أقـبضت ولد عبـدى ؟ فيـقولـون : نـعمـ .  
 فيـقولـ : أقـبضـتـ ثـمـرـةـ فـؤـادـهـ ؟ـ فيـقولـونـ :ـ نـعـمـ .ـ فيـقولـ :ـ مـاـذـاـ قـالـ ؟ـ فيـقولـونـ :ـ حـمـدـكـ  
 وـاسـتـرـ جـعـلـ .ـ فيـقولـ :ـ ابـنـاـ لـعـبـدـيـ بـيـتـاـ فـالـجـنـةـ وـسـمـوـهـ بـيـتـ الـحـمـدـ» ،ـ وـنبـيـناـ  
 صلى الله عليه وسلم هو صاحب لواء الحمد ، وأمته هم الحمادون الذين يحملون الله  
 على السراء والضراء ، والرضا والحمد على الضراء يوجبه شاهدان : أحدهما علم  
 العبد بأن الله سبحانه مستوجب لذلك مستحق له لنفسه ، فإنه أحسن كل شيء خلقه  
 وأتقن كل شيء ، وهو العليم الحكيم الخبير الرحيم . والثاني علمه بأن اختيار الله لعبد  
 المؤمن خير من اختياره لنفسه ، كما روى مسلم في صحيحه وغيره عن النبي صلى الله  
 عليه وسلم أنه قال «والذي نفسي بيده ، لا يقضى الله للمؤمن قضاء إلا كان خيراً له ،

وليس ذلك إلا للمؤمن : إن أصابته سراء شكر فكان خيراً له ، وإن أصابته ضراء فصبر كان خيراً له » فأخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن كل قضاء يقضيه الله للمؤمن الذي يصبر على البلاء ويشكر على السراء فهو خير له . قال تعالى ﴿إن في ذلك لآيات لكل صبار شكور﴾ وذكرها في أربعة مواضع من كتابه (٥ إبراهيم) ، (٣١ التهان ، ١٩ سباء ، ٣٣ الشورى) . فاما من لا يصبر على البلاء ، ولا يشكّر على الرخاء فلا يلزم أن يكون القضاء خيراً له : ولهذا أجبت من أورد على هذا بما يقضي على المؤمن من المعاصي بجوابين : أحدهما أن هذا إنما يتناول ما أصاب العبد لا ما فعله العبد كما قوله (٧٩ النساء) : ﴿ما أصابك من حسنة فمن الله - أى من سراء - وما أصابك من سيئة فمن نفسك﴾ أى من ضراء . وكقوله (١٦٨ الأعراف) : ﴿وبالنور لهم بالحسنات والسيئات لعلهم يرجعون﴾ أى بالسراء والضراء كما قال (٣٥ الأنبياء) : ﴿وبنبلوك بالشر والخير فتنـة﴾ وقال (١٢٠ آل عمران) : ﴿إن تمسـكم حسنة تـؤهم ، وإن تصـبـكم سيـة يـغـرـبـوا بـهـا﴾ يراد بها المسار والمدار ، ويراد بها الطاعات والمعاصي . والجواب الثاني أن هذا في حق المؤمن الصبار الشكور . والذنب تنقص الإيمان ، فإذا تاب العبد أحبه الله ، وقد ترفع درجته بالتوبة . قال بعض السلف : كان داود بعد التوبة خيراً منه قبل الخطية . فمن قضى له بالتوبة كان كما قال سعيد ابن جبير : إن العبد ليعمل الحسنة فيدخل بها النار ، وإن العبد ليعمل السيئة فيدخل بها الجنة : وذلك أنه يعمل الحسنة ف تكون نصب عينه ويعجب بها ، ويعمل السيئة ف تكون نصب عينه فيستغفر الله ويتوّب إليه منها : وقد ثبت في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال «الأعمال بالحوائم» ، والمؤمن إذا فعل سيئة فإن عقوبته تندفع عنه عشرة أسباب : أن يتوب فيتوب الله عليه ، فإن التائب من الذنب كمن لا ذنب له ، أو يستغفر فيغفر له . أو يعمل حسنات تمحوها ، فإن الحسنات يذهبن السيئات . أو يدعوه له إخوانه المؤمنون ويسفعون له حياً وميتاً . أو يهدون له من ثواب أعمالهم ليفعله الله به . أو يشفع فيه نبيه محمد صلى الله عليه وسلم ، أو بيته (الله) في الدنيا بحسبائهم تکفر عنه . أو بيته في البرزخ والصعقة فيکفر بها عنه . أو بيته في عرصات القيمة من أهواها بما يکفر عنه . أو يرحمه أرحم الرحيمين . فمن أخطأته هذه العشرة فلا يلوم من إلا نفسه ، كما قال تعالى فيما يروى عنه رسوله «يا عبادي ، إنما هي أعمالكم أحصيها لكم ثم أوفيكم إياها ، فمن وجد خيراً فليحمد الله ، ومن وجد غير ذلك فلا يلوم من إلا نفسه» ، فإن كان المؤمن يعلم أن القضاء خير إذا كان صابراً شكوراً .

وكان قد استخار الله وعلم أن من سعادة ابن آدم استخارته لله ورضاه بما قسم له ، كان فدرضى بما هو خير له ، وفي الحديث الصحيح عن علي قال «إن الله يقضى بالقضاء فلن رضى فله الرضا ، ومن سخط فله السخط » ، في هذا الحديث الرضا والاستخارة ، فالرضا بعد القضاء والاستخارة قبل القضاء ، وهذا أكمل من الرضا والصبر ، فلهذا ذكر في ذاك الرضا وفي هذا الصبر . ثم إذا كان القضاء مع الصبر خيراً له فكيف مع الرضا ، ولهذا جاء في الحديث «المصاب من حرم التواب» فالأثر الذي رواه الشافعى في مسنده «أن النبي صلى الله عليه وسلم لما مات سعوا قاثلا يقول : يا آل بيت رسول الله ، إن في الله عزاء من كل مصيبة وخلفاً من كل هالك ودركاً من كل فاش ، فبالتله فثقوا وإياه فارجوا ، فإن المصاب من حرم التواب ». ولهذا لم نؤمر بالحزن المنافي للرضا فقط ، مع أنه لا فائدة فيه فقد يكون مضرة ، لكنه يعنى عنه إذا لم يقترن به ما يكرهه الله ، لكن البكاء على الميت على وجه الرحمة حسن مستحب ، وذلك لا ينافي الرضا ، بخلاف البكاء عليه لفوات حظه منه ، وبهذا تعرف معنى قول النبي صلى الله عليه وسلم لما بكى على الميت وقال «إن هذه رحمة جعلها الله في قلوب عباده ، وإنما يرحم الله من عباده الرحماء» وأن هذا ليس بكاءً عن يبكي لحظة لا لرحمة الميت ، وأن الفضيل بن عياض لما مات ابنته على فضحته وقال : رأيت أن الله قضى ، فأحببت أن أرضى بما قضى الله به حاله حال حسن بالنسبة إلى أهل الجزع : وأما رحمة الميت مع الرضا بالقضاء وحمد الله كحال النبي صلى الله عليه وسلم فهذا أكمل . قال تعالى (١٧ البلد) : ثم كان من الدين آمنوا ، وتواصوا بالصبر ، وتواصوا بالرحمة فذكر سبحانه التواصي بالصبر والرحمة .

والناس أربعة أقسام : منهم من يكون فيه صبر بقسوة ، ومنهم من يكون فيه رحمة بجزع ، ومنهم من يكون فيه القسوة والجزع ، والمؤمن الحمود الذي يصبر على ما يصيبه ويرحم الناس . وقد فطن ظائفه من المصنفين في هذا الباب أن الرضا عن الله من توابع الحبة له ، وهذا إنما يتوجه على المأخذ الأول وهو الرضا عنه لاستحقاقه ذلك بنفسه مع قطع العبد النظر عن حظه ، بخلاف المأخذ الثاني وهو الرضا لعلمه بأن المقضى خير له . ثم إن الحبة متعلقة به والرضا متعلق بقضائه لكن قد يقال في تقرير ما قال هذا المصنف ونحوه إن الحبة لله نوعان : حبة له نفسه ، وحبة لما منهم من الإحسان . وكل ذلك الحمد له نوعان : حمد له على ما يستحقه بنفسه ، وحمد على إحسانه لعبدة : فالنوعان للرضا كالنوعين للمحبة . وأما الرضا به وبدينه وبرسوله فذلك من

حظ الحبة ، وهذا ذكر عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « ذاق طعم الإيمان من رضي بالله ربأ ، وبالإسلام ديناً ، وبمحمد نبياً ». وفي الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان : أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما ، ومن كان يحب المرء لا يحبه إلا الله ، ومن كان يكره أن يرجع إلى الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن ياتي في النار » ؛ وهذا مما يبين من الكلام على الحبة فنقول :

## فصل

محبة الله ورسوله من أعظم واجبات الإيمان وأكبر أصوله وأجل قواعده ، بل هي أصل كل عمل من أعمال الإيمان والدين ، كما أن التصديق أصل كل قول من أقوال الإيمان والدين ، فإن كل حركة في الوجود إنما تصدر عن محبة : إما عن محبة محمودة ، أو عن محبة مذمومة كما قد بسطنا لك في قاعدة المحبة ، من ( القواعد الكبار ) . فجميع الأعمال الإيمانية الدينية لا تصدر إلا عن المحبة محمودة ، وأصل المحبة محمودة هي محبة الله سبحانه وتعالى ، إذ العمل الصادر عن محبة مذمومة عند الله لا يكون عملاً صالحاً ، بل جميع الأعمال الإيمانية الدينية لا تصدر إلا عن محبة الله ، فإن الله تعالى لا يقبل من العمل إلا ما أريد به وجهه ، كما ثبت في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « يقول الله تعالى : أنا أغنى الشركاء عن الشرك ، فمن عمل عملاً فأشرك ذيه غيري فأنا منه برئ ، وهو كله للذى أشرك » . وثبت في الصحيح حديث الثلاثة الذين هم « أول من تسعر بهم النار : القارئ المرأى ، والمجاهد المرأى ، والتصدق المرأى » بل إخلاص الدين لله هو الدين الذى لا يقبل الله سواه ، فهو الذى بعث به الأولين والآخرين من الرسل ، وأنزل به جميع الكتب ، واتفق عليه أئمة أهل الإيمان ، وهذا هو خلاصة الدعوة النبوية ، وهو قطب القرآن الذى تدور عليه رحاه ، قال تعالى ( أول الزمر : وأول غافر ، وأول الجاثية ، وأول لأحقاف ) : « تزييل الكتاب من الله العزيز الحكيم » ، ( أول الزمر ) : « إنا أنزلنا إليك الكتاب بالحق فاعبد الله مخلصاً له الدين ، ألا لله الدين الخالص » والسورة كلها عامتها في هذا المعنى من قوله ( ١١ الزمر ) : « قل إني أمرت أن أعبد الله مخلصاً له الدين ، وأمرت لأن أكون أول المسلمين » إلى قوله ( ١٤ الزمر ) : « قل الله أعبد مخلصاً له ديني – إلى قوله – أليس الله بكاف عبده ؟ وينحوفونك بالذين من دونه

– إلى قوله – قل أفرأيتم ما تدعون من دون الله إن أرادني الله بضر هل هن كاشفات ضرها الآية ، إلى قوله (٤٣ الزمر) : ﴿أَمْ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ شَفَعَاءً، قُلْ أَوْلُو كَانُوا لَا يَمْلِكُونَ شَيْئًا وَلَا يَعْقِلُونَ؟ قُلْ لِلَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا، لِهِ مَلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ تَرْجِعُونَ؛ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحْدَهُ اشْمَأْزَتْ قُلُوبُ الظَّنِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبَشِّرُونَ – إلى قوله – قل أَفَغَيْرُ اللَّهِ تَأْمُرُونِي أَعْبُدُ أَيْمَانَ الْجَاهِلِينَ – إلى قوله – بِلِ اللَّهِ فَاعْبُدْ وَكُنْ مِنَ الشَاكِرِينَ﴾ وقال تعالى فيما قصه من قصة آدم وأبليس أنه قال (٨٢ ص) : ﴿فَبَعْزَتْكَ لِأَغْوِيْنِهِمْ أَجْمَعِينَ، إِلَّا عَبَادُكَ مِنْهُمُ الْخَاصِّينَ﴾ وقال تعالى (٤٢ الحجر) : ﴿إِنَّ عَبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سَاطِنٌ إِلَّا مَنْ اتَّبَعَكَ مِنَ الْغَاوِينَ﴾ وقال (٩٩ النحل) : ﴿إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سَلْطَانٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ، إِنَّمَا سَلْطَانَهُ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلَُّونَ وَالَّذِينَ هُمْ بِهِ مُشْرِكُونَ﴾ فيبين أن سلطان الشيطان وإغواهه إنما هو لغير المخلصين ، وهذا قال في قصة (٢٤ يوسف) : ﴿وَكَذَلِكَ لِتُنْصَرِّفَ عَنِهِ السُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ إِنَّهُ مِنْ عَبَادَنَا الْخَاصِّينَ﴾ . وأنتابع الشيطان هم أصحاب النار كما قال تعالى (٨٥ ص) : ﴿لِأَمْلَائِنَ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَمِنْ تَبْعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ﴾ ، وقد قال سبحانه (٤٨ و ١١٦ النساء) : ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾ ، وهذه الآية في حق من لم يتبع ، وهذا خصوص الشرك وقيل ما سواه بالمشيئة ، فإنما لا يغفر الشرك من لم يتبع منه ، وما دونه يغفره من يشاء ، وأما قوله (٥٣ الزمر) : ﴿قُلْ يَا عَبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ، إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا﴾ فذلك في حق التاثيرين ، وهذا عمّ وأطلق ، وسياق الآية يبين ذلك مع سبب نزولها ، وقد أخبر سبحانه أن الأولين والآخرين إنما أمروا بذلك في غير موضع كالسورة التيقرأها النبي صلى الله عليه وسلم لما أمره أن يقرأ عليه قراءة إبلاغ وإسماع بخصوصه فقال (٤ البينة) : ﴿وَمَا تَفَرَّقَ الَّذِينَ أَوْتَرَا الْكِتَابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا سَجَّلْتِهِمْ الْبَيِّنَاتُ، وَمَا أَمْرَوْا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لِهِ الدِّينَ حَنَفاءَ﴾ الآية ، وهذا حقيقة قول «لا إله إلا الله» وبذلك بعث جميع الرسل ، قال الله تعالى (٢٥ الأنبياء) : ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نَوْحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونَ﴾ وقال (٥ الزخرف) : ﴿وَاسْأَلْ مِنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولِنَا أَجْعَلْنَا مِنْ دُونِ الرَّحْمَنِ آلَهَةً يَعْبُدُونَ﴾؟ وقال تعالى (٣٦ النحل) : ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ﴾ وجميع الرسل افتتحوا دعوتهم بهذه الأصل ، كما قال نوح عليه السلام (٥٩ الأعراف) : ﴿أَعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِهِ﴾ وكذلك

هود (٥٠ هود) وصالح (٦١ هود) ، وشعيب (٨٤ هود) عليهم السلام وغيرهم ، كل يقول ﴿اعبدوا الله مالكم من إله غيره﴾ لا سيما أفضلا الرسل اللذين اتخذن الله كلاما خليلا إبراهيم ومحمداً عليهما السلام ، فإن هذا الأصل بينه الله بهما ، وأيدهما فيه ، ونشره بهما . فإبراهيم هو الإمام الذي قال الله فيه (١٢٤ البقرة) : ﴿إني سجّالك للناس إماما﴾ وفي ذريته جعل النبوة والكتاب والرسل ، فأهل هذه النبوة والرسالة هم من آله الذين بارك الله عليهم ، قال سبحانه (٢٦ الزخرف) : ﴿وإذ قال إبراهيم لأبيه وقومه إني براء مما تعبدون ، إلا الذي فطرني فإنه سيفدين ، وجعلها كلمة باقية في عقبه لعلهم يرجعون﴾ فهذه الكلمة هي كلمة الإخلاص لله ، وهي البراءة من كل معبود إلا من الخالق الذي فطرنا كما قال صاحب يس (٢٢ ياسين) : ﴿وما لا عبد الذي فطرني وإليه ترجعون ، أتحنن من دونه آلة إن يردن الرحمن بضر لا تنزع عن شفاعتهم شيئاً ولا ينقذون﴾ ، وقال تعالى في قصته بعد أن ذكر ما يبين ضلال من اتخاذ بعض الكواكب رباً يعبد من دون الله قال (٧٨ الأنعام) : ﴿فَلِمَا أَفْلَتْ قَالْ يَا قَوْمَ إِنِّي بِرَئِّيْمَا تَشْرِكُوْنَ ، إِنِّي وَجَهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفاً وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ – إِلَى قَوْلِهِ – وَلَا تَخَافُوْنَ أَنْكُمْ أَشْرَكْتُمْ بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنْزَلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَانًا﴾ وقال إبراهيم الخليل عليه السلام (٧٥ الشعراة) : ﴿أَفَرَأَيْتُمْ مَا كُنْتُمْ تَعْبُدُوْنَ ، أَنْتُمْ وَآباؤُكُمُ الْأَقْدَمُوْنَ ، فَإِنَّهُمْ عَدُوْلِ إِلَّا رَبِّ الْعَالَمِينَ ، الَّذِي خَلَقَ فَهُوَ يَهْدِيْنَ ، وَالَّذِي هُوَ يَطْعَمُنِي وَيَسْقِيْنِي ، وَإِذَا مَرْضَتْ فَهُوَ يَشْفِيْنِي﴾ وقوله تعالى (٤ المحتجة) : ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بِرَاءٌ مِّنْكُمْ وَمَا تَعْبُدُوْنَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ﴾ الآية : ونبينا صلى الله عليه وسلم هو الذي أقام الله به الدين الخالص لله دين التوحيد ، وقع به المشركون : من كان مشركاً في الأصل ومن الذين كفروا من أهل الكتاب ، وقال صلى الله عليه وسلم فيما رواه الإمام أحمد وغيره «بعثت بالسيف بين يدي الساعة حتى يعبد الله وحده لا شريك له ، وجعل رزقك تحت ظل رحمي ، وجعل الذلة والصغار على من خالف أمرى ، ومن تشبه بقوم فهو منهم» وقد تقدم بعض ما أنزل الله عليه من الآيات المتضمنة للتوحيد فقال تعالى ﴿وَالصَّافَاتِ صَفَا – إِلَى قَوْلِهِ – إِنِّي لِمَكْمُ لَوْاْحِدٍ﴾ إلى قوله ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكْبِرُوْنَ ، وَيَقُولُوْنَ إِنَّا لَتَارِكُوْنَ آهْنَتَنَا لِشَاعِرِ مَجْنُونَ ، بَلْ جَاءَ بِالْحَقِّ وَصَدِيقُ الْمَرْسِلِينَ – إِلَى قَوْلِهِ – أَوْلَئِكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ ، فَوَاكِهُ وَهُمْ مَكْرُهُوْنَ﴾ إلى ما ذكره من قصص الأنبياء في التوحيد وإخلاص الدين لله ، إلى قوله ﴿سَبَّحَنَ اللَّهُ

عما يصفون ، إلا عباد الله الخالصين》 وقال تعالى (١٤٥ النساء) : «إن المنافقين في الدرك الأسفى من النار ، ولن تجد لهم نصيراً إلا الذين تابوا وأصلحوا واعتصموا بالله وأخلصوا دينهم لله» وفي الجملة فهذا الأصل في سورة الأنعام والأعراف والنور وطسم وحم وسور المفصل وغير ذلك من السور المكية ومواضع من السور المدنية كثير ظاهر ، فهو أصل الأصول وقاعدة الدين حتى في سوري الإخلاص «قل يا أيها الكافرون ، وقل هو الله أحد» وهاتان السورتان كان النبي صلى الله عليه وسلم يقرأ بهما في صلاة التطوع كركع الطواف وستة التجر ، وما متضمنان للتوحيد ؟ فأما «قل يا أيها الكافرون» فهي متضمنة للتوحيد العملي الإرادي وهو إخلاص الدين لله بالقصد والإرادة ، وهو الذي يتكلم به مسَايِخُ التصوف غالباً . وأما سورة «قل هو الله أحد» فمتضمنة للتوحيد القولي العملي كما ثبت في الصحيحين عن عائشة «أن رجلاً كان يقرأ «قل هو الله أحد» في صلاته ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم : سلوه لم يفعل ذلك ؟» فقال : لأنها صفة الرحمن ، فأنا أحبهما ، فقال : أخبروه أن الله يحبه «ولهذا تضمنت هذه السورة من وصف الله سبحانه وتعالى الذي ينفي قول أهل التعطيل وقول أهل التبييل ما صارت به هي الأصل المعتمد في مسائل الذات ، كما قد بسطنا ذلك في غير هذا الموضوع ، وذكرنا اعتماد الأئمة عليها مع ما تضمنته في تفسير «الأحد» كما جاء تفسيره عن النبي صلى الله عليه وسلم والصحابة والتابعين وما دل على ذلك من الدلائل .. لكن المقصود هنا هو التوحيد العملي وهو إخلاص الدين لله ، وإن كان أحد النوعين مرتبطة بالآخر فلا يوجد أحد من أهل التعطيل الجهمية وأهل التبييل المشبهة إلا وفيه نوع من الشرك العملي ، إذ أصل قوله فيه شرك وتسوية بين الله وبين خلقه ، أو بينه وبين المعدومات كما يسوى المعلولة بينه وبين المعدومات في الصفات السلبية التي لا تسنى زم مدحأ ولا ثبوت كمال ، أو يسوون بينه وبين الناقص من الموجودات في صفات النقص ، وكما يسوون إذ أثبتوا لهم ومن ضاهاتهم من المماثلة مساواة بينه وبين المخلوقات في حقائقها حتى قد يعبدونها فيعدون بربهم ويجعلون له أنداداً ويشيرون إلى المخلوق برب العالمين : واليهود كثيراً ما يعدون المخلوق بالخالق ويمثلونه به حتى يصفوا الله بالعجز والفقر والبعنوان نحو ذلك من النقائص التي يجب تزويده عنها وهي من صفات خلقه ، والنصارى يعبدون المخلوق بالخالق حتى يجعلوا في المخلوق من نوعية الروبية وصفات الإلهية ويحوزون له مالا يصلح إلا للخالق ، سبحانه وتعالى بما يقول الظالمون علوأكبيراً . والله سبحانه وتعالى قد أمرنا أن نسألـه المـهـادـيـةـ بـقـوـلـهـ «ـاـهـدـنـاـ الصـرـاطـ الـمـسـتـقـيمـ»

صراط الذين أنعمت عليهم ، غير المغضوب عليهم ولا الضالين ﴿٤﴾ وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم « اليهود مخصوص ب عليهم ، والنصارى ضالون » ، وفي هذه الأمة من هؤلاء وهؤلاء كما قال النبي صلى الله عليه وسلم « لتبعدن سنن من كان قبلكم حذو الفدأ بالقدة حتى لو دخلوا جهنم ضب للدخلتهموه . قالوا يا رسول الله : اليهود والنصارى ؟ قال : فن » ؟ والحديث في الصحيحين .

فإذا كان أصل العمل الديني هو إخلاص الدين لله وحده ، فالشيء المراد لنفسه هو الحبوب لذاته وهذا كمال الحبة ، لكن أكثر ما جاء المطلوب مسمى باسم العبادة كقوله (٥٦ الذاريات) : {وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون} وقوله (٢١ البقرة) {يا أيها الناس اعبدوا ربكم الذي خلقكم والذين من قبلكم} وأمثال هذا . والعبادة تتضمن كمال الحب ونهايته ، وكمال النزول ونهايته ، فالمحبوب الذي لا يعظم ولا ينزل له لا يكون معبوداً ، والمعظم الذي لا يحب لا يكون معبوداً ، ولهذا قال تعالى (١٦٥ البقرة) : {ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً يحبونهم كحب الله ، والذين آمنوا أشد حباً لله} فيبين سبحانه أنه المشركون الذين يتخذون من دون الله أنداداً وإن كانوا رجعوا لهم كما يحبون الله فالذين آمنوا أشد حباً لله منهم لله ولآواتهم ، لأن المؤمنين أعلم بالله ، والحب يتبع العلم ، وأن المؤمنين جعلوا جميع حبهم لله وحده ، وأولئك جعلوا بعض حبهم له وأشركوا بينه وبين الأنداد في الحب ، وملعون أن ذلك أفضل ، قال الله تعالى (٢٩ الزمر) : {ضرب الله مثلاً رجلاً فيه شركاء متشاركون ، ورجل مسلماً لرجل ، هل يستويان مثلاً} ؟ الآية . واسم « الحبة » فيه إطلاق وعموم ، فإن المؤمن يحب الله ويحب رسالته وأنبياءه وعباده المؤمنين ، وإن كان ذلك من حب الله ، وإن كانت الحبة التي لله لا يستحقها غيره ، فلهذا جاءت محبة الله مذكورة بما يختص به سبحانه من العبادة والإنابة إليه والتبتل له ونحو ذلك ، فكل هذه الأسماء تتضمن محبة الله سبحانه وتعالى . ثم إنه كما بين أن حبته أصل الدين فقد بين أن كمال الدين بكل ما ينفيه ينقصها ، فإن النبي صلى الله عليه وسلم قال « رئيس الأمر الإسلام ، وعموده الصلاة ، وذروة سنانه الجهاد ن سبيل الله » فأخبر أن الجهاد ذروة سنام العمل وهو أعلى وأشرفه ، وقد قال تعالى (١٩ التوبه) : {أجعلتم سقایة الحاج وعماره المسجد الحرام كمن آمن بالله واليوم الآخر وجاحد في سبيل الله؟ لا يسترون عند الله — إلى قوله — أجر عظيم} ، والخصوص في فضائل الجهاد وأهله كثيرة ، وقد ثبت أنه أفضل ما ماطموع به العبد . والجهاد دليل الحبة الكاملة ، قال تعالى (٤٤ التوبه) : {قل إن كان آباءكم وإن إخوانكم وأزواجكم وعشيرتكم} الآية . وقال تعالى في صفة الحسين المحبوبين (٤٥)

(المائدة) : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آتَيْنَا مِنْ يَرْتَدُّ مِنْكُمْ عَنِ دِينِهِ فَسُوفَ يَأْتِيَ اللَّهُ بِقَوْمٍ يَحْبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ، أَذْلَالَةَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعْزَزَةَ عَلَى الْكَافِرِينَ يَجْاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ تُلُومَةً لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ إِنَّ الْحَجَةَ مُسْتَلِزَةٌ لِلْجَهَادِ ، وَلَا إِنَّ الْحُبَّ يَحْبُّ مَا يَحْبُّ مَحْبُوبَهُ وَيُغَضِّبُ مَا يُغَضِّبُ مَحْبُوبَهُ ، وَلَا إِنَّمَا مِنْ يَوْمَ الْحُبَّ مَحْبُوبَهُ وَيَعْدَى مِنْ يَعْدِيهِ ، وَلَا إِنَّمَا لِرَضَاهُ وَيَغْضِبُ لِغَضِيبِهِ ، وَلَا يَأْمُرُ بِمَا يَأْمُرُ بِهِ وَيَنْهَا عَمَّا يَنْهَا عَنْهُ ، فَهُوَ موَافِقُ فِي ذَلِكَ ، وَهُؤُلَاءِ هُمُ الَّذِينَ يَرْضِيُّ الْرَّبُّ لِرَضَاهُمْ وَيُغَضِّبُ لِغَضِيبِهِمْ ، إِذَا هُمْ إِنَّمَا يَرْضُونَ لِرَضَاهُ وَيُغَضِّبُونَ لِمَا يُغَضِّبُ لَهُ ، كَمَا قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَأَبِي بَكْرٍ فِي طَافَةٍ فِيهِمْ صَهِيبٌ وَبِلَالٌ « لَعْنَكَ أَغْضَبِتُهُمْ ، لَئِنْ كُنْتَ أَغْضَبَهُمْ لَقَدْ أَغْضَبْتَ رَبَّكَ . فَقَالَ لَهُمْ : يَا إِنْحُوتَى هَلْ أَغْضَبْتُكُمْ ؟ قَالُوا : لَا ، يَغْفِرُ اللَّهُ لِكَ يَا أَبَا بَكْرٍ » وَكَانَ قَدْ مَرَّ بِهِمْ أَبُو سَفِيَّانَ بْنَ حَرْبَ فَقَالُوا : مَا أَخْذَتِ السَّيْفَ مَا خَذَهَا ، فَقَالَ لَهُمْ أَبُو بَكْرٍ : أَتَقُولُونَ هَذَا لِسِيدِ قَرِيشٍ ؟ وَذَكَرَ أَبُو بَكْرٍ ذَلِكَ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ لَهُ مَا تَقْدِمُ ، لَأَنْ أَوْلَىكُمْ إِنَّمَا قَالُوا ذَلِكَ غَضِيبًا لِلَّهِ لِكَمَالِ مَا عَنْهُمْ مِنَ الْمَوَالَةِ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْمَعَاذَاةِ لِأَعْدَائِهِمَا ، وَلَهُذَا قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْحَدِيثِ الصَّحِيفِ نَيْمَا يَرْوَى عَنْ رَبِّهِ « لَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أَحْبَهُهُ ، فَإِذَا أَحْبَبْتَهُ كُنْتَ سَمِعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ الَّذِي يَبْصِرُ بِهِ وَيَدِهِ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا وَرَجْلُهُ الَّتِي يَمْشِي بِهَا ، فِي يَسْمَعِ وَبِي يَبْصِرِ وَبِي يَبْطِشِ وَبِي يَمْشِي ، وَلَتَنْ سَأْلَى لِأَعْطِيَنَهُ ، وَلَئِنْ اسْتَعْدَنَى لِأَعْيَدَنَهُ . وَمَا تَرَدَّدَتْ عَنْ شَيْءٍ أَنَا فَاعِلُهُ تَرَدَّدَى عَنْ قَبْضِ نَفْسِي فَعَبْدِي الْمُؤْمِنُ يَكْرِهُ الْمَوْتَ وَأَنَا أَكْرِهُ مَسَاعِيَهُ وَلَابِدُ لَهُ مِنْهُ » فَبَيْنَ أَنَّهُ يَتَرَدَّدُ لِأَنَّ التَّرَدَّدَ تَعَارُضٌ إِرَادَتِينَ ، وَهُوَ سَبَحَانَهُ يَحْبُّ مَا يَحْبُّ عَبْدُهُ وَيَكْرِهُ مَا يَكْرِهُ ، وَهُوَ يَكْرِهُ الْمَوْتَ فَهُوَ يَكْرِهُهُ كَمَا قَالَ « وَأَنَا أَكْرِهُ مَسَاعِيَهُ » وَهُوَ سَبَحَانَهُ قَدْ قُضِيَ بِالْمَوْتِ فَهُوَ يَرِيدُ أَنْ يَمُوتَ فَسُمِيَّ ذَلِكَ تَرَدَّدًا ، ثُمَّ بَيْنَ أَنَّهُ لَابِدُ مِنْ وَقْعِ ذَلِكَ ، وَهُذَا الْتَّحَادُ فِي الْحَبْوبِ الْمَرْضِيِّ الْمَأْمُورُ بِهِ وَالْمَبْغُضُ الْمَكْرُوهُ الْمُهَنَّى عَنْهُ ، وَقَدْ يَقَالُ لَهُ الْتَّحَادُ بِنَوْعِي وَصَنْفِي ، وَلَيْسَ ذَلِكَ الْتَّحَادُ الذَّاتِيْنِ فَإِنَّ ذَلِكَ مُمْتَنَعٌ ، وَالْقَاتِلُ بِهِ كَافِرٌ ، وَهُوَ قَوْلُ النَّصَارَى وَالْغَالِيَةِ مِنَ الرَّافِضَةِ وَالنَّسَاكِ كَالْحَلَاجَيَةِ وَنَحْوِهِمْ ، وَهُوَ الْتَّحَادُ الْمَقِيدُ فِي شَيْءٍ بِعِينِهِ . وَأَمَّا الْتَّحَادُ الْمُطْلَقُ الَّذِي هُوَ قَوْلُ أَهْلِ وَحدَةِ الْوَجُودِ الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّ وَجْودَ الْخَلُوقِ هُوَ عَيْنُ وَجْودِ الْخَالقِ فَهَذَا عَطْلِيلٌ لِلصَّانِعِ وَجَحْوَدِهِ ، وَهُوَ جَامِعٌ لِكُلِّ شَرِكٍ ، فَكَمَا أَنَّ الْتَّحَادُ نَوْعَانِ فَكَذَلِكَ الْحَلُولُ نَوْعَانِ : قَوْمٌ يَقُولُونَ بِالْحَلُولِ الْمَقِيدِ فِي بَعْضِ الْأَشْخَاصِ ، وَقَوْمٌ يَقُولُونَ بِالْحَلُولِهِ فِي كُلِّ شَيْءٍ وَهُمُ الْجَهَمِيَّةُ الَّذِينَ يَقُولُونَ إِنَّ ذَاتَ اللَّهِ فِي كُلِّ مَكَانٍ . وَقَدْ يَقُولُ بَعْضُ الْمَصْطَلِمِينَ مِنْ أَهْلِ الْفَنَاءِ فِي الْحَجَةِ أَنَّهُ يَغْيِبُ بِمَحْبُوبِهِ عَنْ نَفْسِهِ وَحْبَهُ وَيَغْيِبُ بِمَذْكُورِهِ عَنْ ذَكْرِهِ وَبِعِرْوَفَهُ عَنْ مَعْرِفَتِهِ وَيَوْجُودُهُ عَنْ وَجْودِهِ

حتى لا يشهد إلا محبوبه فيظن — في زوال تمييزه ، ونقص عقله ، وسكره — أنه هو محبوبه ، كما قيل إن محبوباً وقع في أيام فألقي المحب نفسه خلفه ، فقال : أنا وقعت ، فسألت ما الذي أوقعك ؟ فقال : غبت بك عنى فظننت أنك أنا . فلا ريب أن هذه خطأ وضلال ، لكن إن كان هذا لقوة الحب والذكر من غير أن يحصل عن سبب محظوظ زال به عقله كان معذوراً في زواله ، فلا يكون مؤاخذاً بما يصدر منه من الكلام في هذه الحال التي زال فيها عقله بغير سبب محظوظ ، كما قيل في عقلاء المجنين أنهم قوم آتاهم الله عقولاً وأحوالاً ، فسلب عقولهم وأبقى أحوالهم ، وأسقط ما فرض بما سلب . وأما إذا كان السبب الذي به زوال العقل محظوظاً لم يكن السكران معذوراً ، وإن كان لا يحكم بکفره في أصح القولين ، كما لا يقع طلاقه في أصح القولين ؟ وإن كان النزاع فيه مشهوراً . وتد بسطنا الكلام في هذا وفيمن يسلم له حاله ومن لا يسلم في قاعدة ذلك . وبكل حال فالفناء الذي يفضي بصاحبه إلى مثل هذا حال ناقص وإن كان صاحبه غير مكلف ، وهذا لم يرد مثل هذا عن الصحابة الذين هم أفضل الأمة ، ولا عن نبينا محمد صلى الله عليه وسلم ، وإن كان هؤلاء في صعق موسى نوع تعلق . وإنما حدد زوال العقل عند الواردات الإلهية على بعض التابعين ومن بعدهم ، وإن كانت الحبة التامة مستلزمة لموافقة المحبوب في محبوبه ومكرره ، وولايته وعداته ، فمن المعلوم أن من أحب الله الحبة الواجبة فلابد أن يبغض أعداءه ولا بد أن يحب ما يحبه من جهادهم كما قال تعالى ( ﴿الصف﴾ ) : ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يَقَاطِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَّاً كُلُّهُمْ بَنِيَّانٍ مَرْصُوصٍ﴾ ، والحب التام لا يؤثر فيه لوم اللائم وعدل العاذل ، بل ذلك يغريه بملازمة الحبة كما قد أكثر الشعراء في ذلك ، وهؤلاء هم أهل الملام المحمود ، وهم الذين لا يخافون من يلومهم على ما يحب الله ويرضاه من جهاد أعدائه فإن الملام على ذلك كثير ، وأما الملام على فعل ما يكرهه الله أو ترك ما أحبه فهو لوم بحق ، وليس من ذلك المحمود الصبر على هذا الملام ، بل الرجوع إلى الحق خير من المادي في الباطل ، وبهذا يحصل الفرق بين الملامية الذين يفعلون ما يحبه الله ورسوله ولا يخافون لومة لائم في ذلك ، وبين الملامية الذين يفعلون ما يبغضه الله ورسوله ويصبرون على الملام في ذلك .

## فصل

وإذا كانت الحبة أصل كل عمل ديني فاللحوف والرجاء وغيرهما يستلزم الحبة ويرجع إليها ، فإن الراجح الطامع إنما يطمع فيما يحبه لا فيما يبغضه ، والخائف يفر من اللحوف لبناء المحبوب ، قال تعالى ( ﴿الإسراء﴾ ) : ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَتَغَوَّلُونَ﴾

إلى ربهم الوسيلة أقرب ، ويرجون رحمته ويحافون عذابه } الآية ، وقال (٢١٨) البقرة ) : { إن الذين آمنوا والذين هاجروا وجاهدوا في سبيل الله أو إثك يرجون رحمة الله } ورحمته اسم جامع لكل خير ، وعذابه اسم لكل شر ، ودار الرحمة الخالصة هي الجنة ، ودار العذاب الخالص هي النار ، وأما الدنيا فدار استدارج . فالرجاء وإن تعلق بدخول الجنة اسم جامع لكل نعم ، وأعلاه النظر إلى وجه الله كما في صحيح مسلم عن عبد الرحمن بن أبي ليلى عن صهيب عن النبي صلى الله عليه وسلم قال « إذا دخل أهل الجنة الجنة نادى مناد : يا أهل الجنة ، إن لكم عند الله موحداً يريد أن ينجزكموه ، فيقولون : ما هو ؟ ألم يبيض وجوهنا ، ألم يشق موازيننا ويدخلنا الجنة وينجينا من النار ؟ قال : فيكشف الحجاب فينظرون إليه ، فما أعطاه شيئاً أحب إليهم من النظر إليه » وهو « الزيادة » ، ومن هنا يتبع زوال الاشتباه في قول من قال : ما عبدتك شوقاً إلى جنتك ولا خوفاً من نارك ، وإنما عبدتك شوقاً إلى رؤيتك ، فإن هذا القائل ظن هو ومن تابعه أن الجنة لا يدخل في مساحتها إلا الأكل والشرب واللباس والنكاح والسماع ونحو ذلك مما فيه التمتع بالخلوقات كما يوافق على ذلك من ينكر رؤية الله من الجهنمية أو من يقر بها ويزعم أنه لا تتمتع في نفس رؤية الله كما يقوله طائفة من المتفقهة ، فهو لاء متفقون على أن مسمى الجنة والآخرة لا يدخل فيه إلا التمتع بالخلوقات ، ولهذا قال بعض من المشايخ لما سمع قوله (١٥٢ آل عمران) : { منكم من يريد الدنيا ، ومنكم من يريد الآخرة } قال : فأين من يريد الله؟ وقال آخر (١١١ التوبة) : { إن الله أشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة } قال : إذا كانت النفوس والأموال بالجنة فأين النظر إليه؟ وكل هذا لظفهم أن الجنة لا يدخل فيها النظر ، والتحقيق أن الجنة هي الدار الجامحة لكل نعم ، وأعلى ما فيها النظر إلى وجه الله ، وهو من النعم الذي ينالونه في الجنة كما أخبرت به النصوص وكذلك أهل النار فإنهم محجوبون عن ربهم يدخلون النار ، مع أن قائل هذا القول إذا كان عارفاً بما يقول فإئمأ قصده : إنك لو لم تخلق ناراً ولو لم تخلق جنة لكأن يجب أن تبعد ، ويجب التقرب إليك والنظر إليك ، كما قال عمر رضي الله عنه « نعم العبد صهيب ، أو لم يخف الله لم يعصه » ، أي هو لم يعصه ولو لم يخفه ، فإن إجلاله وإكرامه لله يمنعه من معصيته ، والراجح الخائف إذا تعلق خوفه ورجاؤه بالتعذب باحتجاج الرب عنه والتنعم بتجليله فعلوم أن هذا من توابع محبتة له ، فالمحبة هي أوجبت محبة التجلي والخوف من الاحتجاج وإن تعلق خوفه ورجاؤه بالتعذب بمخلوق والنعم به فهذا

إنما يطلب ذلك بعبادة الله المستلزمة محبته لله وهي أحلى من كل محبة ، وهذا يكون  
 اشتغال أهل الجنة بذلك أعظم من كل شيء كما في الحديث « إن أهل الجنة يلهمون  
 التسبيح كما تلهمون وهو يبين غاية تنعمهم بذكر الله ومحبته . فاللحوف من التعذيب  
 بمخلوق والرجاء له يسوقه إلى محبة الله التي هي الأصل ، وهذا كله يبني على أصل  
 المحبة فقال : قد نطق الكتاب والسنّة بمحبة العباد المؤمنين لله كما في قوله ( ١٦٥  
 البقرة ) : ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حِبًا لِّهِ﴾ ، وقوله ( ٥٤ المائدة ) : ﴿يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ﴾ ،  
 وقوله ( ٢٤ التوبة ) : ﴿أَحُبُّ إِلَيْكُم مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادَ فِي سَبِيلِهِ﴾ وفي الصحيحين  
 عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان : أن يكون  
 الله ورسوله أحب إليه مما سواهما ، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله ، وأن يكره أن يرجع  
 في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن ياتي في النار » بل محبة رسول الله صلى الله  
 عليه وسلم وجبت لحبة الله كما في قوله ( ٢٤ التوبة ) : ﴿أَحُبُّ إِلَيْكُم مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ﴾  
 وكما في الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « والذى نفسى بيده ، لا يؤمن  
 أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده وانتاس أجمعين » وفي صحيح البخارى  
 عن عمر بن الخطاب أنه قال « والله يا رسول الله لأنت أحب إلى من كل شيء ،  
 إلا من نفسي ، فقال : لا يا عمر ، حتى أكون أحب إليك من نفسك . فقال : والله  
 لأنت أحب إلى من نفسي » وكذلك محبة أصحابه وقرباته كما في الصحيح عن النبي  
 صلى الله عليه وسلم أنه قال « آية الإيمان حب الأنصار وآية النفاق بعض الأنصار »  
 وقال « لا يبغض الأنصار رجل يؤمن بالله واليوم الآخر » وقال على رضى الله عنه  
 « إنه لعهد النبي الأئمّى إلى أنه لا يحبّنى إلا مؤمن ، ولا يبغضنى إلا منافق » ، وفي السنن  
 أنه قال للعباس « والذى نفسى بيده ، لا يدخلون الجنة حتى يحبونكم الله ولقرباتى  
 يعني بني هاشم . وقد روى حديث عن ابن عباس مرفوعاً أنه قال « أحبوا الله لما يغدوكم  
 به من نعمه ، وأحبوني بحب الله ، وأحبوا أهل بيتي لأجلى » .  
 وأما محبة الرب لعبده فقال تعالى ( ١٢٥ النساء ) : ﴿وَاتَّخَذَ اللَّهَ إِبْرَاهِيمَ خَيْلًا﴾  
 وقال تعالى ( ٥٤ المائدة ) : ﴿يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ﴾ وقال ( ١٩٥ البقرة ) : ﴿وَأَحَسِنُوا ،  
 إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ﴾ ، ( ٩ الحجرات ) : ﴿وَأَقْسَطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ﴾ ،  
 ( ٤ التوبة ) : ﴿فَأَتَتُهُمْ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدْتَهُمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَقِنِينَ﴾ ، ( ٧ التوبة ) :  
 ﴿فَاَسْتَقِمُوا لَكُمْ فَاسْتَقِمُوا لَهُمْ ، إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَقِنِينَ﴾ ، ( ٤ الصاف ) : ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ  
 الَّذِينَ يَقَاتَلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَّاً كَأَنَّهُمْ بَنِيَانٍ مَرْصُوصٍ﴾ ، ( ٧٦ آل عمران ) : ﴿بَلِّيْ مِنْ أَوْفَى  
 بِعَهْدِهِ وَاتَّقُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَقِنِينَ﴾ .

وأما الأعمال التي يحبها الله من الواجبات والمستحبات الظاهرة والباطنة فكثيرة معروفة ، وكذلك حبه لأهله وهم المؤمنون أولياء الله المتقوون . وهذه الحبة حق كما نطق بها الكتاب والسنة والنبي عليه سلف الأمة وأئمتها وأهل السنة والحدث وجميع مشايخ الدين وأئمته التصوف أن الله محبوب لذاته حبة حقيقة ، بل هي أكمل حبة ، فإنها كما قال تعالى (١٦٥ البقرة) : ﴿وَالَّذِينَ آتَيْنَا أَشَدَ حِبًا لِلَّهِ﴾ ، وكذلك هو سبحانه يحب ما يحب عباده المؤمنون وما هو في الله حبة حقيقة . وأنكر الجهمية حقيقة الحبة من الطرفين زعماً منهم أن الحبة لا تكون إلا لمناسبة بين المحب والمحوب ، وأنه لا مناسبة بين القديم والحدث توجب حبته ، وفاسوا به الحبة . وكان أول من أحدث هذا في الإسلام الجعد بن درهم في أوائل المائة الثانية ، فضحك به خالد ابن عبد الله القسري أمير العراق والشرق بواسطه ، خطب الناس يوم الأضحى فقال : أيها الناس : ضحوا يقبل الله ضحاياكم ، فإني مضحك بالجعد بن درهم أنه زعم أن الله لم يتخذ إبراهيم خليلا ، ولم يكلم موسى تكليما . ثم نزل فندجه ، فكانه (١) قد أخذ هذا المذهب عنه الجهم بن صفوان فأظهره عليه وإليه أضيف قول الجهمية ، فقتله سلم ابن أحوز أمير خراسان بها ، ثم نقل ذلك إلى المعزولة أتباع عمرو بن عبيده ، وأظهره قولهم في زمن الخليفة المأمون ، حتى امتحن أئمة الإسلام ودعوا إلى الموافقة لهم عن ذلك . وأصل هذا مأخوذه عن المشركين والصابئة من البراهيم والمتفسفة ومبتدعة أهل الكتاب الذين يزعمون أن الرب ليس له صفات ثبوانية أصلا ، وهؤلاء هم أعداء إبراهيم الخليل عليه السلام ، وهم يعبدون الكواكب ويبينون الهياكل للعقل والنجوم وغيرهما ، وهم ينكرون في الحقيقة أن يكون إبراهيم خليلا وموسى كلما وأن الخلة هي كمال الحبة المستغرقة للحب كما قيل :

قد تخللت مسلك الروح مني وبذا سمى الخليل خليلا

ويشهد لهذا ما ثبت في الصحيح عن أبي سعيد عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال «لو كنت متخدناً من أهل الأرض خليلاً لاتخذت أباً بكر خليلاً» ، ولكن أصحابكم خليل الله يعني نفسه . وفي رواية «إن أبراً إلى كل خليل من خلته» ، ولو كنت متخدناً من أهل الأرض خليلاً لاتخذت أباً بكر خليلاً» وفي رواية «إن الله اتخذ خليلاً كما اتخذ إبراهيم خليلاً» فيبين صلى الله عليه وسلم أنه لا يصلح له أن يتخد من المخلوقين خليلاً وأنه لو يكون ذلك لكان أحق الناس بها أبو بكر الصديق رضي الله عنه ، مع

---

(١) أى الجعد بن درهم .

أنه صلى الله عليه وسلم قد وصف نفسه بأنه يحب أشخاصاً كما قال لمعاذ « والله إنني لأحبك » وكذلك قوله للأنصار ، وكان زيد بن حارثة حب رسول الله صلى الله عليه وسلم وكذلك ابنه أسامة حبه وأمثال ذلك . وقال له عمرو بن العاص « أى الناس أحب إليك ؟ قال : عائشة . قال : فمن الرجال ؟ قال : أبوها » ، وقال لفاطمة رضي الله عنها « ألا تجدين ما أحب ؟ قالت : بلى . قال : فأحبني عائشة » ، وقال للحسن « اللهم إني أحبه فأحبه وأحب من يحبه ». وأمثال هذا كثير ، فووصف نفسه بمحبة الأشخاص ، وقال « إني أبراً إلى كل خليل من خلاته ، ولو كنت متخدناً من أهل الأرض خليلاً لأنخدنت أبا بكر خليلاً » فعلم أن الخلة أخص من مطلق المحبة بحيث هي من كمالها ، وتخللها الحب حتى يكون المحبوب بها محبوباً لذاته لا شيء آخر ، إذ المحبوب لشيء غيره هو مؤخر في المحبة عن ذلك الغير ومن كمالها لا تقبل الشركة والمزاحمة لتخللها الحب ، ففيها كمال التوحيد وكمال الحب . وإن الخلة أيضاً تنافى المزاحمة وتقدم الغير بحيث يكون المحبوب محبوباً لذاته لا يزاحمه فيها غيره ، وهذه محبة لا تصلح إلا لله فلا يجوز أن يشركه غيره فيما يستحقه ، وهو محبوب لذاته وكل ما يحب غيره إذا كان محبوباً بحق فإنما يحب لأجله ، وكل ما أحب لغيره فهو جنته باطلة في الدنيا ، (والدنيا) ملعونة ملعون ما فيها إلا ما كان لله تعالى .

فإذا كانت الخلة كذلك فمن المعلوم أن من أنكر أن يكون الله محبوباً لذاته ينكر خالقه . وكذلك أيضاً إن أنكر محبته لأحد من عباده فقد أنكر أن يتخدنه خليلاً بحيث يحب الرب ويحبه العبد على أكمل ما يصلح للعبادة . وكذلك تكاليمه لموسى أنكروه لإنكارهم أن يقوم به صفة من الصفات أو فعل من الأفعال ، فكما ينكرون أن يتتصف بحياة أو قدرة أو علم ، أو أن يستوى أو أن يحيى ، وكذلك ينكرون أن يتكلم أو يكلم ، فهذا حقيقة قولهم (١١٨ البقرة) : « كذلك قال الذين من قبلهم مثل قولهم ، تشابهت قلوبهم » . لكن لما كان الإسلام ظاهراً والقرآن متلوأً لا يمكن جحده لمن أظهر الإسلام أخذوا يلحدون في أسماء الله ويحرفون الكلم عن مواضعه ، فتأولوا محبة العباد له بمجرد محبتهم لطاعته والتقرب إليه ، وهذا جهل عظيم ، فإن محبة المتقرب إلى المتقرب إليه تابع لمحبته وفرع عليه ، فمن لا يحب الله لا يمكن أن يحب التقرب إليه ، إذ التقرب وسيلة ، ومحبة الرسيلة تابع لمحبة المقصود ، فيمتنع أن تكون الوسيلة إلى الشيء المحبوب هي المحبوب دون الشيء المقصود بالوسيلة . وكذلك العبادة والطاعة إذا قيل في المطاع المعبد إن هذا يحب طاعته وعبادته فإن محبة ذلك تابع لمحبته ، وإلا فمن لا يحبه لا يحب طاعته وعبادته ، ومن كان لا يعمل لغيره إلا لغرض يناله منه أو لدفع عقوبة فإنه

يكون معارضاً له أو مفتدياً منه ، لا يكون محبأ له ، ولا يقال إن هذا يحبه ، ويفسر ذلك بمحبة طاعته وعبادته ، فإن محبة المقصود وإن استلزمت محبة الوسيلة أو غير محبة الوسيلة فإن ذلك يقتضي أن يعبر بالفظين : محبة العوض ، والسلامة عن محبة العمل ، أما محبة الله فلا تعلق لها بمجرد محبة العوض ، ألا ترى أن من استأجر أجيرآ بعوض لا يقال إن الأجير يحبه بمجرد ذلك ، بل قد يستأجر الرجل من لا يحبه بحال ، بل من يبغضه . وكذلك من افتدى نفسه بعمل من عذاب معذب لا يقال إنه يحبه بل يكون مبغضاً له . فعلم أن ما وصف الله به عباده المؤمنين من أنهم يحبونه يمتنع أن يكون معناه مجرد محبة العمل الذي ينالون به بعض الأغراض المحبوبة من غير أن يكون ربهم محبوباً أصلاً . وأيضاً لفظ العبادة متضمن للمحبة مع الذل كما تقدم ، ولهذا كانت محبة القلب للبشر على طبقات : أحدها العلاقة ، فهو تعلق القلب بالمحبوب . ثم الصبابه ، وهو انصباب القلب إليه ، ثم الغرام ، وهو الحب اللازم . ثم العشق . وآخر المراتب هو التيم وهو التعبد للمحبوب ، والمتي المعبود وتم الله عبد الله ، فإن المحب يبقى ذاكراً معبداً مذلاً لمحبوبه . وأيضاً فاسم الإنابة إليه يقتضى المحبة أيضاً ، وما أشبه ذلك من الأسماء كما تقدم ، وأيضاً فلو كان الذي قالوه حقاً من كون ذلك مجازاً لما فيه من الحذف والإضمار فالمحاز لا يطلق إلا بقرينة تبين المراد . ومعلوم أن ليس في كتاب الله وسنة رسوله ما ينفي أن يكون الله محبوباً وأن لا يكون المحبوب إلا الأعمال لا في الدلالة المتصلة ولا المفصلة بل ولا العقل أيضاً ، فمن علامات المحاز صحة إطلاق نفيه فيجب أن يصح إطلاق القول بأن الله لا يحب ولا يحب كما أطلق إمامهم الجعد بن درهم أن الله لم يتخذ إبراهيم خليلا ولم يكلم موسى تكليما ، ومعاوم أن هذا ممتنع بإجماع المسلمين ، فعلم دلالة الإجماع على أن هذا ليس محازاً بل هي حقيقة وأيضاً فقد فرق بين محبته ومحبة العمل له في قوله (٤٢ التوبية) : «أحب إليكم من الله ورسوله وجهاد في سبيله» كما فرق بين محبته ومحبة رسوله في قوله «أحب إليكم من الله ورسوله» ، فلو كان المراد بمحبته ليس إلا محبة العمل لكان هذا تكريراً ومن باب عطف الخاص على العام وكلاهما على خلاف ظاهر الكلام الذي لا يجوز المصير إليه إلا بدلالة تبين المراد . وكما أن محبته لا يجوز أن تفسر بمجرد محبة رسوله فكذلك لا يجوز تفسيرها بمجرد محبة العمل وإن كانت محبته تستلزم محبة رسوله ومحبة العمل له . وأيضاً فالتعبير بمحبة الشيء عن مجرد محبة طاعته لا عن محبة نفسه أمر لا يعرف في اللغة لا حقيقة ولا مجازاً ، فحمل الكلام عليه تحريف مخصوص . وقد قررنا في مواضع من القواعد الكبار أنه لا يجوز أن يكون غير الله محبوباً مراداً المذاته ، كما لا يجوز أن يكون غير الله

موجوداً بذاته ، بل لا رب الا الله ولا إله غيره . والإله هو المعبود الذي يستحق أن يحب لذاته ويعظم لذاته كمال الحببة والتعظيم . وكل مولود يولد على الفطرة ، فإنه سبحانه فطر القلوب على أنه ليس في محبوباتها ومراداتها ما تطمئن إليه إلا الله وحده ، وإن كل ما أحبه الحبوب من مطعم وملبوس ومنظور وملموس يجد من نفسه وإن قلبه يتطلب شيئاً سواه ويحب أمراً غيره يتأنله ويصمد إليه ويطمئن إليه ويرى ما يشبهه من هذه الأجناس ، وهذا قال الله تعالى في كتابه (٢٨ الرعد) : ﴿أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ﴾ في الصحيح عن عياض بن حمار عن النبي صلى الله عليه وسلم عن الله قال «إني خلقت عبادي حنفاء ، فاجتالهم الشياطين ، وحرمت عليهم ما أحالت لهم ، وأمرتهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطاناً» كما في الصحيحين عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال «كل مولود يولد على الفطرة» فأبواه يهودانه وينصرانه ويعجسانه ، كما تنجي البسمة بهيمة جموع هل تحسون فيها من جدعاً . ثم يقول أبو هريرة أقرعوا إن شئتم (٣٠ الروم) : ﴿فَطَرَةُ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا، لَا تَبْدِيلُ لَخْلُقِ اللَّهِ، ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيْمَ﴾ . وأيضاً بكل ما فطرت القلوب على محبتها من نعمات الكمال فالله هو المستحق له على الكمال ، وكل ما في غيره من حبوب فهو منه سبحانه وتعالي ، فهو المستحق لأن يحب على الحقيقة والكمال ، وإنكار حب العبد لربه هو في الحقيقة إنكاراً لكونه إلهًا معبوداً ، كما أن إنكار محبته لعبد يستلزم إنكار مشيتيه ، وهو يستلزم إنكار كونه رباً خالقاً ، فصار إنكارها مستلزمًا لإنكار كونه رب العالمين ولكونه إله العالمين ، وهذا هو قول أهل التعطيل والجحود . وهذا اتفقت الأمتان قبلنا على ما عندهم من مأثور وحكم عن مرسى وعيسى ، أن أعظم الوصايا : أن تحب الله بكل قلبك وعقلك وقصدك ، وهذا هو حقيقة الحنيفة ملة إبراهيم التي هي أصل شريعة التوراة والإنجيل والقرآن ، وإنكار ذلك هو مأخوذ من مقال الصابئين أعداء إبراهيم الخليل ومن وافقهم على ذلك من مقلنسف أو متكلم أو متفرق أنه عن هؤلاء ، وظاهر ذلك في القراءة الباطنية من الإمامية ، وهذا قال الخليل إمام الحنفاء (٧٥ الشعراء) : ﴿أَفَرَأَيْتَ مَا كُنْتُ تَبْعَدُنَّ أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمُ الْأَقْدَمُونَ، فَإِنَّهُمْ عَدُوٌّ لِإِلَٰهِ الرَّٰبِّ الْعَالَمِينَ﴾ وقال أيضاً (٧٦ الأنعام) : ﴿لَا أَحُبُّ الْأَفْلَينَ﴾ ، وقال تعالي (٨٨ الشعراء) : ﴿يُومَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنْوٌ، إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ﴾ وهو السليم من الشرك ، وأما قوله إنه لا مناسبة بين الحديث والقديم توجب محبتة له وتنفعه بالنظر إليه ، فهذا الكلام مجمل ، فإن أرادوا بالمناسبة أنه ليس بوالد فهذا حق ، وإن أرادوا أنه ليس بينهما من المناسبة

بما بين الناكح والمنكوح والأكل والماكول ونحو ذلك فهذا أيضاً حق ، وإن أرادوا أنه لا مناسبة بينهما توجب أن يكون أحدهما محبأً عابداً والآخر معبدأً محبوباً فهذا هو رأس المسألة والاحتجاج به مصادرة على المطلوب ويكتفى في ذلك المنع . ثم يقال : بل لا مناسبة تقتضي الحبة الكاملة إلا المناسبة التي بين الخلوق والخلائق الذي لا إله غيره الذي هو في السماء إله وفي الأرض إله وله المثل الأعلى في السماوات والأرض . وحقيقة قول هؤلاء أنهم جحدوا كون الله معبدأً في الحقيقة ، وهذا وافق على هذه المسألة طوائف من الصوفية التكلميين الذين ينكرون أن يكون الله محبأً في الحقيقة فأقرروا بكلونه محبوباً ومنعوا كونه محبأً ، لأنهم تصوفوا مع ما كانوا عليه من قول أولئك التكلمة ، فأخذوا عن الصوفية مذهبهم في الحبة ، وإن كانوا قد يخلطون فيه ، وأصل إنكارها إنما هو قول المعزولة ونحوهم من الجهمية . فاما حبّة الرب عبده فهم لها أشد إنكاراً » ومنكروها قسمان : قسم يتأنلونها بنفس المفهولات التي يحبها العبد فيجعلون حبّته نفس خلقه . وقسم يجعلونها نفس إرادته لتلك المفهولات . وقد بسطنا الكلام في ذلك في « قواعد الصفات والقدر » وليس هذا هو موضعها . ومن المعلوم أنه قد دل الكتاب والسنة واتفاق سلف الأمة على أن الله يحب ويرضى ما أمر بفعله من واجب ومستحب ، وإن لم يكن ذلك موجوداً ، وعلى أنه قد يريد وجود أمور يبغضها ويستخطها من الأعيان والأفعال كالفسق والكفر ، وقد قال الله تعالى (٢٠٥ البقرة) : ﴿وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ﴾ وقال تعالى (٧ الزمر) : ﴿وَلَا يُرِضِي لِعْبَادَهُ الْكُفَّارُ﴾ .

والمقصود هنا إنما هو في ذكر حبّة العبد لله ، وقد تبين أن ذلك هو أصل أعمال الإيمان ، ولم يتبيّن بين أحد من سلف الأمة من الصحابة والتابعين لهم بإحسان نزاع في ذلك ، وكانتوا يحرّكون هذه الحبة بما شرع الله أن تحرّك به من أنواع العبادات الشرعية كالعرفان الإيماني والسباع الفرقاني . قال تعالى (٥٢ الشورى) : ﴿وَكَذَلِكَ أُوحِيَنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا ، مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلَا الْإِيمَانُ﴾ إلى آخر السورة . ثم أنه لما طال الأمد صار في طوائف المتكلّمة من المعزولة وغيرهم من ينكر هذه الحبة ، وصار في بعض المتصوفة من يطلب تحريكتها بأنواع من سباع الحديث كالتبغير (١) وسماع المكاء والتصدية ، فيسمعون من الأقوال والأشعار ما فيه تحريّك جنس الحب الذي يحرّك من كل قلب ما فيه من الحب ، بحيث يصلح لمحبّ الأوتار والصلبان والأخوان والأوطان والمردان والنسوان ، كما يصلح لمحب الرحمن ،

(١) ذكر ابن الجوزي في كتابه « تلبيس إبليس » أن المغيرة قوم يغترون ذكر الله بدعا وتصرّع ، وقد سموا ما يطربون فيه من الشعر في ذكر الله عز وجل تغييراً . وقال : كان الشافعى يكره التغيير أه

ولكن كان الذين يحضرونه من الشيوخ يشترطون له المكان والإمكان والخلان ؛ وربما اشتراطوا له الشيخ الذي يحرس من الشيطان ، ثم توسع في ذلك غيرهم حتى خرجوا في ذلك إلى أنواع من المعاصي بل إلى نوع من الفسق ، بل خرج فيه طوائف إلى الكفر الصريح بحيث يتواجهون على أنواع من الأشعار التي فيها الكفر والإلحاد ، مما هو من أعظم أنواع الفساد ، وينتج ذلك لهم من الأحوال بحسبه كما تتنج لعباد المشركين وأهل الكتاب عباداتهم بحسبها ، والذى عليه محققوا المشايخ أنه . كما قال الجنيد رحمه الله : من تكلف السماع فلن به ، ومن صادفه استراح به ومعنى ذلك أنه لا يشرع الاجتماع لهذا السماع الحديث ، ولا يؤمر به ، ولا يتخذ ديناً وقربة ، وأن القرب والعبادات إنما تؤخذ عن الرسل صلوات الله وسلامه عليهم ، فكما أنه لا حرام إلا ما حرم الله فإنه لا دين إلا ما شرعه الله . قال الله تعالى (٢١ الشورى) : ﴿لَمْ يُحِمْ شرَكَاءَ شَرِعْنَا لَهُمْ لَا دِينَ إِلَّا مَا شَرَعْنَا لَهُ﴾ . وهذا قال (آل عمران) : ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تَحْبُّوْنَ اللَّهَ فَاتَّبِعُوْنِي يَحِبِّكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذَنْبَكُمْ﴾ ، فجعل محبيهم الله موجبة لتابعة رسوله ، وجعل متابعة رسوله موجبة لحبة الله لهم ، قال أبي بن كعب رضي الله عنه : عليكم بالسبيل والستة ، فإنه ما من عبد على السبيل والستة ذكر الله فاقشعر جلدك من خافة الله إلا تhattت عنه خطاياه كما يتحاث الورق اليابس عن الشجرة ، وما من عبد على السبيل والستة ذكر الله خالياً ففاقتست عيناه من خافة الله إلا لم تمسه النار أبداً ، وإن اقتصاداً ن سبيل وسنة خير من اجتهاد في خلاف سبيل وسنة ، فاحرصوا أن تكون أعمالكم اقتصاداً واجتهاداً على منهاج الأنبياء وسنتهم . وهذا مبسوط في غير هذا الموضع ، فلو كان هذا مما يؤمر به ويستحب وتصلح به القلوب للعبد المحبوب لكن ذلك مما دلت الأدلة الشرعية عليه . ومن المعلوم أنه لم يكن في القرون الثلاثة المفضلة التي قال فيها النبي صلى الله عليه وسلم « خير القرون قرنى الذي بعثت فيه ، ثم الذين يلونهم ، ثم الذين يلونهم » لا في الحجاز ، ولا في الشام ، ولا في اليمن ، ولا في العراق ، ولا في مصر ، ولا في خراسان ، أحد من أهل الخير والدين يجتمع على السماع المبدع لصلاح القلوب ، وهذا كرهه الأئمة كالأمام أحمد وغيره ، وعلمه الشافعى من إحداد الزنادقة حين قال : خلفت ببغداد شيئاً أحدثه الزنادقة يسمونه التغيير <sup>(١)</sup> يصدون به الناس عن القرآن . وأما مالا يقصده الإنسان من الاستماع فلا يترتب عليه نهى ولا ذم باتفاق الأئمة ، وهذا إنما يترتب الندم والمدح على الاستماع لا على السماع ، فالمستمع للقرآن يثاب عليه ، والسامع له من غير قصد لا يثاب على ذلك إذ الأعمال بالنيات . وكذلك

(١) تقدم تفسير التغيير في ص ٧١ عن ابن الجوزى .

ما ينهى عن استماعه من الملاهى لو سمعه السامع بدون قصد لم يضره ذلك ، فلو استمع السامع بيتاً يناسب بعض حاله تحرك ساكنه الحمود وأزعجه قاطنه الحبوب أو تمثل بذلك ونحو ذلك لم يكن ذلك مما ينهى عنه ، وإن كان الحمود الحسن حركة قلبه التي يحبها الله ورسوله أو التي تتضمن فعل ما يحبه الله وترك ما يكرهه ، كالذى اجتاز ببيت فسمع قائلاً يقول :

كل يوم تلتون غير هذا بك أجمل

فأخذ منه إشارة تناسب حاله فإن الإشارة من باب القياس والاعتبار وضرب الأمثال . ومسألة السماع كبيرة منتشرة قد تكلمنا عليها في غير هذا الموضوع ، والمقصود هنا أن المقاصد المطلوبة للمربيين تحصل بالسماع الإيمانى القرآنى النبوى الدينى الشرعى الذى هو سماع النبيين وسماع العالمين وسماع العارفين وسماع المؤمنين ، قال الله تعالى (٥٨ مريم) : ﴿أولئك الذين أنعم الله عليهم من النبيين من ذرية آدم – إلى قوله – إذا تلوا عليهم آيات الرحمن خروا سجدًا وبكياً﴾ وقال تعالى (١٠٧ الإسراء) : ﴿إن الذين أتوا العلم من قبله إذا يتلوا عليهم يخرون للأذقان سجدًا – إلى قوله – ويزيدهم خشوعا﴾ وقال تعالى (٨٣ المائدة) : ﴿إذا سمعوا ما أنزل إلى الرسول ترى أعينهم تفيض من الدمع مما عرفوا من الحق﴾ وقال تعالى (٢ الأنفال) : ﴿إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم ، وإذا تلوا عليهم آياته زادتهم إيمانا﴾ الآية . وقال تعالى (٢٣ الزمر) : ﴿الله نزل أحسن الحديث كتاباً متشابهاً مثاني تتشعر منه جلود الذين يخشون ربهم﴾ الآية ، وكما مدح القبيلين على هذا السماع فقد ذم المعرضين عنه في مثل قوله (٦ لقمان) : ﴿ومن الناس من يشتري له الحديث ليحصل عن سبيل الله بغير علم ويتخذها هزواً – إلى قوله – وإذا تلوا عليه آياتنا ولـى مستكراً كأن لم يسمعها﴾ الآية ، وقال تعالى (٧٣ الفرقان) : ﴿والذين إذا ذكروا بأيات ربهم لم يخروا عليها صباً وعمايـاً﴾ ، وقال تعالى (٢٣ الأنفال) : ﴿ولو علم الله بهم خيراً لأسمعهم﴾ الآية ، وقال تعالى (٢٦ فصلت) : ﴿وقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه لعلكم تغلبون﴾ وقال تعالى (٤٩ المدثر) : ﴿فما لهم عن التذكرة معرضين كأنهم حمر مستنفرة فرت من قصورة﴾ ومثل هذا كثير في القرآن . وهذا كان سماع سلف الأمة وأكابر مشايخها وأئتها كالصحابة والتابعين ومن بعدهم من المشايخ كإبراهيم بن أدهم والفضيل بن عياض وأبي سليمان الداراني ومعرف الكرنخي ويوسف بن أسباط وحديفه المرعشى وأمثال هؤلاء . وكان عمر بن الخطاب يقول لأبي موسى الأشعري : يا أبا موسى

ذكرنا ربنا ، فيقرأ وهم يسمعون ويكون . وكان أصحاب محمد إذا اجتمعوا أمروا واحداً منهم أن يقرأ القرآن والباقي يستمعون ، وقد ثبت في الصحيح «أن النبي صلى الله عليه وسلم من رأى موسى الأشعري وهو يقرأ فجعل يستمع لقراءاته وقال : لقد أوقى مزماراً من مزامير آل داود» ، وقال «مررت بك البارحة وأنت تقرأ فجئات أستمع لقراءتك» ، فقال : لو علمت أنك تستمع لخبرته لك تحبهاً » أى لحسنته لك تحسيناً وقال «زينوا القرآن بأصواتكم» وقال «الله أشد أذنا إلى الرجل الحسن الصوت بالقرآن من صاحب القينة إلى قينته» أذنا أى اسماعاً كقوله (٢ الانشقاق) : ﴿وَأَذْنَتْ لِرَبِّهَا وَحْقَتْ﴾ أى استمعت . وقال صلى الله عليه وسلم «ما أذن الله لشيء ما أذن لنبي حسن الصوت يتغنى بالقرآن يجهز به» وقال «ليس منا من لم ينغن بالقرآن» وهذا السماع من المواجه العظيمة والأذواق الكريمة ومزيد المعرف والأحوال الجسيمة ما لا يسعه خطاب ولا يحويه كتاب ، كما أن في تدبر القرآن وفهمه من مزيد العلم والإيمان ما لا يحيط به بيان . وما ينبغي التقطن له أن الله سبحانه قال في كتابه (آل عمران) : ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تَحْبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُوهُ يَحِبُّكُمُ اللَّهُ﴾ قال طائفة من السلف : أدعى قوم على عهد النبي صلى الله عليه وسلم أنهم يحبون الله ، فأنزل الله هذه الآية ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تَحْبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُوهُ يَحِبُّكُمُ اللَّهُ﴾ الآية ، وبين سبحانه أن محبته توجب اتباع الرسول ، وأن اتباع الرسول يوجب حبّة الله للعبد ، وهذه حبة امتحن الله بها أهل دعوى حبّة الله فإن هذا الباب يكثُر فيه الدعاوى والاشتباه ، وهذا يروى عن ذي النون المصري أنهم تكلموا في مسألة الحبة عنده فقال : اسكنتوا عن هذه الحبة لا تستمعها النفوس فتدعيها . وقال بعضهم : من عبد الله بالحب وحله فهو زنديق ، ومن عبد الله بالخوف وحله فهو حروري ، ومن عبده بالرجاء وحله فهو مرجيء ، ومن عبده بالحب والخوف والرجاء فهو مؤمن موحد . وذلك لأن الحب المجرد تبسط النفوس فيه حتى تتسع في أهوائها إذا لم يزعها وازع الخشية لله ، حتى قالت اليهود والنصارى (المائدة) : ﴿نَحْنُ أَبْنَاءُ اللَّهِ وَأَحْبَاؤُهُ﴾ . ويوجد في مدعى الحبة من مخالفه الشريعة ما لا يوجد في أهل الخشية ، ولهذا قرن الخشية بها في قوله (٣٢ ق) : ﴿هَذَا مَا تَوَعَّدُونَ كُلُّ أُوَّبٍ حَفِيظٌ ، مَنْ خَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ وَجَاءَ بِقَلْبٍ مُّنِيبٍ ، ادْخُلُوهَا بِسْلَامٍ ذَلِكَ يَوْمُ الْخَلْدُ﴾ .

وكان المشايخ المصنفون في السنة يذكرون في عقائدتهم مجانية من يكثُر دعوى الحبة ، والخوض فيها من غير خشية ، لما في ذلك من الفساد الذي وقع فيه طائف من المتصوفة :

وما وقع في هؤلاء من فساد الاعتقاد والأعمال أوجب إنكار طوائف لأصل طريقة المتصوفة بالكلية ، حتى صار المترفون صنفين : صنف يقر بحقها وباطلها ، وصنف ينكر حقها وباطلها كما عليه طوائف من أهل الكلام والفقه . والصواب إنما هو الإقرار بما فيها وفي غيرها من موافقة الكتاب والسنة ، والإنكار لما فيها وفي غيرها من مخالفة الكتاب والسنة .

وقال تعالى (٣١ آل عمران) : ﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تَحْبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُوهُنِّي يَحِبُّكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذَنْبَكُمْ ﴾ . فاتباع سنة رسوله صلى الله عليه وسلم واتباع شريعته باطنًا وظاهرًا هي موجب محبة الله ، كما أن الجهد في سبيله وموالاة أوليائه ومعاداة أعدائه هو حقيقتها كما في الحديث « أوثق عرى الإيمان الحب في الله والبغض في الله » وفي الحديث « من أحب الله وأبغض الله وأعطي الله ومنع الله فقد استكمل الحبة » وكثير من يدعى الحبة هو أبعد من غيره عن اتباع السنة وعن الأمر بالمعروف وعن النهي عن المنكر والجهاد في سبيل الله ، ويدعى مع هذا أن ذلك أكمل لطريق المحبة من غيره لزعمه أن طريق المحبة لله ليس فيه غيره ولا غصب لله ، وهذا خلاف ما دل عليه الكتاب والسنة ، وهذا في الحديث المأثور « يقول الله تعالى يوم القيمة : أين المتحابون بجلال ، اليوم أظلمهم في ظلي يوم لا ظل إلا ظلي » . فقوله أين المتحابون بجلال الله تنبئه على ما في قلوبهم من إجلال الله وتعظيمه والتحاب فيه ، وبذلك يكونون حافظين لحدوده دون الذين لا يحفظون حدوده لضعف الإيمان في قلوبهم ، وهؤلاء الذين جاء فيهم الحديث « حقت محبتى للمتحابين في ، وحققت محبتى للمتجالسين في ، وحققت محبتى للمتوازرين في ، وحققت محبتى للمتباذلين في » ، والأحاديث في المتحابين الله كثيرة ، وفي الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم من حديث أبي هريرة « سبعة يظلمون الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله : إمام عادل ، وشاب نشأ في عبادة الله ، ورجل قلبه معلق بالمسجد إذا خرج منه حتى يرجع إليه ، ورجالان تحابا في الله واجتمعوا وتفرقوا عليه ، ورجل تصدق بصدقها فأخفاها حتى لا تعلم شواله ما أنفقته يمينه ، ورجل ذكر الله خاليًا ففاضت عيناه ، ورجل دعوه امرأة ذات نسب وبجمال فقال : إني أخاف الله رب العالمين .

وأصل المحبة هو معرفة الله سبحانه وتعالى ، ولها أصلان : أحدهما وهو الذي يقال له محبة العامة لأجل إحسانه إلى عباده ، وهذه المحبة على هذا الأصل لا ينكرها أحد ، فإن القلوب مجبرة على حب من أحسن إليها وبغض من أساء إليها ، والله سبحانه هو

المنعم المحسن إلى عبده بالحقيقة . فإذ المتفضل بجميع النعم وإن جرت بواسطه ، إذ هو ميسر الوسائل وسبب الأسباب ، لكن هذه الحبة إذا لم تجذب القلب إلى حبة الله نفسه فما أحب العبد في الحقيقة إلا نفسه ، وهذا ليس بمدحوم بل محمود . وهذه الحبة هي المشار إليها بقوله «أحبوا الله لما يغدوكم به من نعمه ، وأحبوني لحب الله ، وأحبوا أهل بيتي » والمقتصر على هذه هو لم يعرف من جهة الله ما يستوجب أنه يحبه إلا للإحسان إليه ، وهذا كما قالوا : إن الحمد لله على نوعين : حمد هو شكر وذلك لا يكون إلا على نعمته ، وحمد هو ثناء عليه ومحبة له ، وهو بما يستحقه لنفسه سبحانه . فكذلك الحب ، فإن الأصل الثاني هو محبته لما هو أهل ، وهذا حب من عرف من الله ما يستحق أن يحب لأجله ، وما من وجه من الوجوه التي يعرف الله بها مما دلت عليه أسماؤه وصفاته إلا وهو يستحق الحبة الكاملة من ذلك الوجه ، حتى جميع مفعولاته ، إذ كل نعمة منه فضل ، وكل نعمة منه عدل ، ولهذا استحق أن يكون محموداً على كل حال ، ويستحق أن يحمد على السراء والضراء ، وهذا أعلى وأجمل ، وهذا حب الخاصة ، وهو لاء هم الذين يطلبون لذة النظر إلى وجهه الكريم ، ويتلذذون بذلك ومتاجاته ، ويكون ذلك لهم أعظم من الماء للسمك ، لو انقطعوا عن ذلك لوجدوا من الألم مالا يطيقون ، وهم السابعون كما في صحيح مسلم عن أبي هريرة قال «مر النبي صلى الله عليه وسلم بجبل يقال له جمدان فقال : سيروا ، هذا جمدان . سبق المفردون . قالوا : يا رسول الله من المفردون ؟ قال : الذين كثيروا والذكريات » ، وفي رواية أخرى قال «المستهترون بذكر الله (١) يضعون الذكر عنهم أنفاسهم فيتلون يوم القيمة خفافاً » ، وفي حديث هارون بن عترة عن أبيه عن ابن عباس رضي الله عنهما قال « قال موسى : يا رب أي عبادك أحب إليك ؟ قال : الذي يذكرني ولا ينساني . قال : أي عبادك أعلم ؟ قال : الذي يطلب علم الناس إلى علمه ، ليجد علمة تدله على هدى ، أو ترده عن ردي . قال : أي عبادك أحكم ؟ قال : الذي يحكم على نفسه كما يحكم على غيره ، ويحكم الغير كما يحكم لنفسه » فذكر في هذا الحديث الحب والعلم والعدل ، وذلك جامع الخير .

وما ينبغي التقطن له أنه لا يجوز أن يظن في باب حبة الله تعالى ما يظن في حبة غيره مما هو من جنس التجني والهجر والقطيعة لغير سبب ، ونحو ذلك مما قد يغلط فيه طوائف من الناس ، حتى يتمثلون في حبه بحسب ما يتمثلون به في حب من يصد

(١) أي الذين أولئوا به ، لا يتحدثون بغيره .

ويقطع بغير ذنب أو يبعد من يتقارب إليه ، وإن غلط في ذلك من غلط من المصنفين في رسائلهم حتى يكون مضمون كلامهم إقامة الحجة على الله ، بل لله الحجة البانة . وقد ثبت في الصحيحين عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « يقول الله تعالى : من ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي ، ومن ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ بخير منه ، ومن تقرب إلى شبراً تقربت إليه ذراعاً ، ومن تقرب إلى ذراعاً تقربت إليه باعاً ، ومن أتاني يمشي أتيته هرولاً » وفي بعض الآثار « يقول الله تعالى : أهل ذكري أهل مجالستي ، وأهل شكري أهل زيارتي ، وأهل طاعتي أهل كرامتي ، وأهل معصيتي لا أؤيسهم من رحمتي : إن تابوا فأنا حبيبهم ، لأن الله يحب التوابين . وإن لم يتربوا فأنا طيبهم ، أبليهم بالمصائب حتى أظهر لهم من المعايب » ، وقال تعالى (١١٢ طه) : « ومن يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلا يخاف ظلماً ولا هضاها » قيل : الظلم أن يحمل عليه سียثات غيره ، والهضم أن ينقص من حسنتك ، وقال تعالى (١١٨ النحل) : « وما ظلمتمهم ولكن كانوا أنفسهم يظلمون » ، وفي الحديث الصحيح عن أبي ذر رضي الله عنه قال « يقول الله تعالى : يا عبادي ، إن حرمت الظلم على نفسك وجعلته بينكم حرماً ، فلا ظالموا : يا عبادي ، كلكم ضال إلا من هديته ، فاسهدوني أهدمكم . يا عبادي ، كلكم جائع إلا من أطعنته ، فاستطعموني أطعمكم . يا عبادي ، كلكم عار إلا من كسوته ، فاستكسوني أكسكم . يا عبادي ، إنكم تذنبون بالليل والنهار ، وأنا أغفر الذنوب ولا أبالي ، فاستغفروني أغفر لكم . يا عبادي ، إنكم لم تبلغوا ضري فتضرونني ، ولن تبلغوا نفعي فتفعلونني . يا عبادي ، لو أن أولكم وآخركم وإنكم وجنكم كانوا على أثقي قلب رجل منكم ما زاد ذلك في ملكي شيئاً . يا عبادي ، لو أن أولكم وآخركم وإنكم وجنكم كانوا على أفجر قلب رجل منكم ما نقص ذلك من ملكي شيئاً . يا عبادي ، لو أن أولكم وآخركم وإنكم وجنكم اجتمعوا في صعيد واحد فسألوني فأعطيت كل واحد منهم مسألته ما نقص ذلك من ملكي إلا كما ينقص الخطط إذا غمس في البحر . يا عبادي إنما هي أعمالكم أحصيها لكم ثم أوفيكم إياها ، فن وجد خيراً فليحمد الله ، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه » ، وما رواه البخاري عن شداد بن أوس قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : سيد الاستغفار أن يقول العبد : اللهم أنت رب لا إله إلا أنت خلقتني وأنا عبدك ، وأنا على عهدهك روعدك ما استطعت ، أعوذ بك من شر ما صنعت ، أبوء لك بنعمتك على وأبوء بذنبي ، فاغفر لي ، فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت . من قالها إذا أصبح موقفنا بها فمات في يومه

دخل الجنة ، ومن قالها إذا أمسى موقناً بها فمات من ليلته دخل الجنة ». فالعبد دائمًا بين نعمة من الله يحتاج فيها إلى شكر ، وذنب منه يحتاج فيه إلى استغفار ، وكل من هذين من الأمور الازمة للعبد دائمًا ، فإنه لا يزال يتقلب في نعم الله وألائه ، ولا يزال يحتاجاً إلى التوبة والاستغفار . ولهذا كان سيد ولد آدم وإمام المتقين يستغفر في جميع الأحوال . وقال صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح الذي رواه البخاري « أليها الناس ، توبوا إلى ربكم ، فإن أتوب إلى الله في اليوم مائة مرة » وقال عبد الله بن عمر « كنا نعد رسول الله صلى الله عليه وسلم في المجلس الواحد يقول : رب اغفر لي وتب على إنيك أنت التواب الرحيم ، مائة مرة » وقال « إني لأستغفر الله وأتوب إليه في اليوم اثنتين وسبعين مرة » وفي صحيح مسلم أنه قال « إنه ليغان على قلبي ، وإنني لأستغفر الله في اليوم مائة مرة » وهذا شرع الاستغفار في خواتيم الأعمال ، قال تعالى ( ۱۷ آل عمران ) : { والمستغفرين بالأسحار } قال بعضهم : أحياوا الليل بالصلوة ، فلما كان وقت السحر أمروا بالاستغفار . وفي الصحيح « أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا انصرف من صلاته استغفر ثلاثة وقال : اللهم أنت السلام ومنك السلام ، تبارك ياذا الجلال والإكرام » ، وقال تعالى ( ۱۹۸ البقرة ) : { فإذا أفضتم من عرفات فاذكروا الله عند المشعر الحرام — إلى قوله — واستغفروا الله إن الله غفور رحيم } ، وقد أمر الله نبيه بعد أن بلغ الرسالة وجاهد في الله حق جهاده وأنى بما أمر الله به مما لم يصل إليه غيره فقال { إذا جاء نصر الله والفتح ، ورأيت الناس يدخلون في دين الله أفواجا ، فسبح بحمد ربك واستغفره ، إنه كان توابا } وهذا كان قوام الدين بالتوحيد والاستغفار ، كما قال الله تعالى ( أول هود ) { الر . كتاب أحكتم آياته ثم فصلت من لدن حكم خبير ، لا تعبدوا إلا الله إبني لكم منه نذير وبشير . وأن استغفروا ربكم ثم توبوا إليه يمتعكم متابعاً حسناً } الآية . وقال تعالى ( ۶ فصلت ) : { فاستقيموا إليه واستغفروه } وقال تعالى ( ۱۹ محمد ) : { فاعلم أنه لا إله إلا الله ، واستغفر للذنب وللمؤمنين والمؤمنات } وهذا جاء في الحديث « يقول الشيطان : أهلكت الناس بالذنب ، وأهلكوني بلا إله إلا الله والاستغفار » وقال يونس ( ۸۷ الأنبياء ) : { لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين } و « كان الذي صلى الله عليه وسلم إذا ركب دابته يحمد الله ثم يكبر ثلاثة ويقول : لا إله إلا أنت ، ظلمت نفسي ، فاغفر لي ». وكفارة المجلس التي كان يختم بها المجلس والوضوء « سبحانك الله وبحمدك ، أشهد أن لا إله إلا أنت مستغفر لك وأتوب إليك » والله أعلم . وصلى الله على محمد وسلم .

# فهرس

## ( التحفة العراقية في الأعمال القلبية )

صفحة

|                                                                                                                                                                                        |                                                                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| أعمال القلوب ( أى محبة الله ورسوله ، والتوكيل على الله ، وإخلاص الدين له ، والشكر له ، والصبر على حكمه ، والخوف منه ، والرجاء له ) هي من أصول الإيمان وقواعد الدين ... ... ... ... ... | ٣٧                                                                                         |
| الملعون في أعمال القلوب على ثلاثة درجات : ظالم لنفسه ، ومفتقد ، وسابق بالخيرات ... ... ...                                                                                             | ٣٧                                                                                         |
| البدعة أحب إلى إبليس من المعصية ... ... ... ... ...                                                                                                                                    | ٣٨                                                                                         |
| من عمل بما علم أورثه الله علم ما لم يعلم ... ... ... ...                                                                                                                               | ٣٩                                                                                         |
| من ثواب الحسنة الحسنة بعدها ، ومن عقوبة السيئة السيئة بعدها ... ... ... ...                                                                                                            | ٣٩                                                                                         |
| الصدق والتصديق يكونان في الأقوال وفي الأفعال ... ... ... ...                                                                                                                           | ٣٩                                                                                         |
| الإخلاص هوحقيقة الإسلام ، والإسلام هو الاستسلام لله ... ... ... ...                                                                                                                    | ٤١                                                                                         |
| الحلال بين ، والحرام بين ... فن إنني الشبهات استبرأ لعرضه ودينه . وإن في الجسد مضغة إذا صلح                                                                                            | صلح الجسد كله .. وهي القلب ... ... ... ...                                                 |
| الحزن لم يأمر الله به ولا رسوله ( ولا تهنو ولا تحزنوا ، وأنتم الأعلون ) ... ...                                                                                                        | ٤٢                                                                                         |
| حق الله على العباد ، وحق العباد على الله ... ... ... ...                                                                                                                               | ٤٤                                                                                         |
| العبادة لا تصلح إلا لله . فرح الله بتوبة عبده ... ... ... ...                                                                                                                          | ٤٤                                                                                         |
| الزهد المشروع ترك الرغبة فيما لا ينفع في الدار الآخرة ، والورع المشروع ترك ما قد يضر في الدار الآخرة                                                                                   | ٤٤                                                                                         |
| يقدر الله الأمور ويقضيها بالأسباب التي جعلها معلقة بها ، كما في الحديث « اعملوا ، فكل ميسر لما خلق له »                                                                                | ٤٥                                                                                         |
| تقسيم الكلمات ، والأمر ، والإرادة ، والإذن ، والكتاب ، والحكم ، والقضاء والتحريم - إلى كونه                                                                                            | وشرعي ... ... ... ...                                                                      |
| الوقاب التي خلق الله الناس لها سعادة وشقاؤه يبسوون لها بأعلمهم الطيبة أو الحبطة ( أم حسب الذين                                                                                         | ٤٦                                                                                         |
| اجترحوا السيئات أن يجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات ) ٢١ الجاثية : ( أم يجعل الذين آمنوا                                                                                            | وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض ، أم يجعل المتقين كالفحجار ) ٢٨ سورة ص . ( قل هل        |
| يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون ) ٩ الزمر ... ... ... ...                                                                                                                          | ٤٨                                                                                         |
| المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف ، وفي كل خير ... ... ... ...                                                                                                           | ٥٠                                                                                         |
| قال طائفة من العلماء : الاختلاف إلى الأسباب شرك في التوحيد ، وهو الأسباب أن تكون أسباباً نقص                                                                                           | في العقل ، والإعراض عن الأسباب بالكلية قبح في الشرع . وإنما التوكيل المأمور به ما يجمع فيه |
| مقتضى التوحيد والعقل والشرع ... ... ... ...                                                                                                                                            | ٥٢                                                                                         |

.. أهمية الصبر في الإسلام ، وقد ذكر في القرآن في أكثر من تسعين موضعًا ... ... ... ...  
 ٥٤ الرضا بالقضاء وأنه من أعمال المقربين والمتصدرين . وقد فسر الحمد بالرضا ... ... ...  
 ٥٥ من سعادة ابن آدم استخارته لله ، ورضاه بما قسم له ... ... ... ... ...  
 ٥٧ من الناس من يكون فيه صبر بقسوة ، ومنهم من يكون فيه رحمة بجزع ، ومنهم من يكون فيه القسوة  
 ٥٨ وأجزع ، والمؤمن الحمود الذي يصبر على ما يصيبه ويرسم الناس ... ... ... ...  
 ٥٩ محبة الله ورسوله من أعظم واجبات الإيمان وأكبر أحواله ، بل هي أصل كل عمل من أعمال الإسلام  
 ٦٣ محبة الله تقتضي طاعته في كل ما أمر به وهي عنه ، وذلك هو أصل الدين ، وكاله بكاملها ، ونقصها بقصتها  
 في الحديث القدسى الصحيح « لا يزال عبدى يتقرّب إلى بالتوافق حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذى  
 ٦٤ يسمع به ، وبصره الذى يبصر به ، ويده الذى يطش بها ، ورجله الذى يمشى بها ، فبى يسمع وبى  
 ٦٤ يبصر وبى يطش ، وبى يمشى . ولئن سألنى لأعطيك ، ولئن استعننى لأعينك » ... ...  
 ٦٦ الاتحاد المطلق الذى هو قول أهل « وحدة الوجود » هو تعطيل للصلانع وجحود له وهو جامع لكل شرك  
 ٦٦ إذا كانت المحبة أصل كل عمل ديني ، فالخروف والرجال يستلزم المحبة ويرجع إليها ... ...  
 الدنيا دار استدرج ، والنار دار العذاب الخالص ، والجنة دار الرحمة الخالصة ، وأعلى نعيم الجنة  
 ٦٦ النظر إلى وجه الله ... ... ... ... ... ... ... ... ...  
 قول أبي بن كعب : إن اقتصاداً في سبيل وسنة خير من اجتهد في خلاف سبيل وسنة ، فاحرصوا أن  
 ٧٣ تكون أعمالكم - اقتصاداً واجتهداؤ - على منهاج الأنبياء وسنتهم ... ... ... ...  
 ٧٣ السباع الشرعى هو سباع الصحابة والتابعين لكتاب الله بخشوع وتدبر وبصيرة ، والسباع البدعى ما أحدث  
 ٧٥ بعد ذلك مما سمي ( التغبير ) ... ... ... ... ...  
 ٧٥ من عبد الله بالحب وحده فهو زنديق ، ومن عبده بالخروف وحده فهو حروري ومن عبده بالرجال وحده  
 ٧٥ فهو مرجيء ، ومن عبده بالحب والخروف والرجال فهو مؤمن موحد ... ... ... ...  
 ٧٦ الفساد الذى وقع فيه طوائف من المتصوفة ، وما وقع في هؤلاء من فساد الاعتقاد والأعمال ...  
 ٧٦ أصل المحبة معرفة الله ، وهى قسمان : محبة العامة لأجل إحسانه ومحبة الخاصة وهى محبته لما هو له أهل ،  
 ٧٧ وهى محبة الذين يطلبون لذة النظر إلى وجهه الكريم ، ويتلذذون بذلك ومناجاته ... ...  
 ٧٧ في الحديث القدسى « من ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي ، ومن ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ خير منه ،  
 ٧٨ ومن تقرب إلى شبراً تقربت إليه ذراعاً » ... ... ... ... ...  
 ٧٨ في حديث آخر « يا عبادى إني حرمت الضلال على نفسى وجعلته بينكم محراً . فلا تظالموا . يا عبادى كلكم  
 ضال إلا من هديته فاسهدوني أهداكم . يا عبادى كلكم جائع إلا من أطعمته ، فاستطعموني أطعمكم » ...  
 ٧٨ كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا انصرف من صلاة استغفر الله ثلاثاً وقال : « اللهم أنت السلام ومنك  
 ٧٩ السلام ، تباركت ياذا الجلال والإكرام ... ... ... ... ...